

مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية ١٥٠٥١٤١ ١٥٥٥ ١٢١ ١٤٥٥٥ على ١٤٥٥٥١٤١ العلوم الإنسانية والمعرفية Revue de Recherche en Sciences Humaines et Cognitives

# مجلة علمية دولية محكمة تصدر بشكل شهري



العدد 9 - المجلد 2 - السنة 2 - شتنبر 2025 جميع حقوق النشر محفوظة للناشر وللمجلة

| البريد الإلكتروني | رقم الصحافة | الترقيم الدولي<br>(ورقى) | الترقيم الدولي<br>(رقمۍ) | الإيداع القانوني |
|-------------------|-------------|--------------------------|--------------------------|------------------|
| contact@crshc.com | 07/2024     | 3009-5581                | 3085-4857                | 2024PE0032       |

# مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية

+οΘΨ8Ι+ | 8ΟΧΧ8 ΛΣ +ΓοΘΘοΙΣΙ +ΣΙΉΧοΙΣΙ Λ +ΔΘΘοΙΣΙ Revue de Recherche en Sciences Humaines et Cognitives



# مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية

الإيداع القانوني: 2024PE0032

ردمد (الرقمي) :3085-4857

ردمد (الورقي) : 3009-5581

رقم الصحافــة: 07/2024

رقم الواتســــاب: 44 45 44 02 45 14 6 212+

البريد الإلكترونـــي: centre.rshc@gmail.com

العنوان الإلكتروني: www.crshc.com

جميع حقوق النشر محفوظة للناشر وللمجلة المغرب © 2024

# 🕳 مواقع التواصل الاجتماعي للمجلة 🕳







tok Youtub

🗷 مسجلة ومفهرسة في قواعد بيانات عالمية 🖚



Google Scholar



# المدير المسؤول:

محمد بوغوتة

# رئيس التحرير:

جمال الدين السراج

# مدير التحرير:

سعيد الاشعري

# أعضاء هيئة التحرير:

فريد أمعضشو محمد البوزيكي عبد الله بوغوتة وسام شهير هشام كزوط سعيد أرديف



# د. جمال الدين السراج

رئيس التحرير \_

أستاذ التواصل كلية الآداب والعلوم الإنسانية بوجدة – المملكة المغربية

مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية هي منبر أكاديمي يهتم بنشر الأبحاث والدراسات في مجالات العلوم الإنسانية والعلوم المعرفية. تهدف هذه المجلة إلى تعزيز فهمنا للعقل البشري، والثقافات المختلفة، وتأثير العوامل الاجتماعية والنفسية على سلوك الإنسان وتفكيره. تتضمن مجالات الدراسة في المجلة مجموعة واسعة من التخصصات مثل علم النفس، وعلم الاجتماع، وعلم اللغة، والفلسفة، والأدب، وعلوم الإعلام والتواصل، وعلم الاجتماع، والعلوم السياسية، والتاريخ، وغيرها من العلوم الإنسانية والاجتماعية والمعرفية. تعتبر هذه المجلة مصدراً هاماً للباحثين والأكاديميين لنشر أبحاثهم ومشاركة أفكارهم مع المجتمع الأكاديمي العالمي العالمي

## ضوابط النشر في المجلة

- يشترط في البحث ألا يكون منشورا من قبل، وأن يتسم بالراهنية والعمق، وأن تتميز مراجعه الأساسية بالجدة والتنوع؛
- تُقْبل البحوث باللغات الآتية: اللغة العربية الأمازيغية الفرنسية الإنجليزية- الإسبانية؛
- يُشترط أن يكون عدد كلمات المقالة بين 4000 و6000 كلمة. يرجى إرفاق ملخص للمقالة (250 كلمة كحد أقصى) بنفس لغة المقالة، مع ذكر نبذة عن السيرة العلمية للباحث؛
- ترسل البحوث باللغة العربية ببرنامج (Word)، خط (Sakkal Majalla)، حجم 16 في المتن و12 في الهامش و1.5 في interligne؛ وباللغة الفرنسة أو الإنجليزية بخط (Calibri Light)، حجم 12 في المتن و10 في الهامش؛
- يلزم احترام الضوابط العلمية والأخلاقية في كل ما يتعلق بالتوثيق والتهميش، وإثبات الإحالات متسلسلة أسفل كل صفحة دون استرسال؛
  - تخضع البحوث والدراسات على محكّمين من ذوى الخبرة وحسب تخصص المقال؛
    - تقبل البحوث الفردية وكذا الجماعية في حدود شخصين؛
- تتولى اللجنة العلمية إبلاغ الكاتب بتسلم مادته حال ورودها، ثم إبلاغه لاحقا بقرار الهيئة
  العلمية حول مدى صلاحية مادته للنشر، سواءً كانت مقبولة للنشر كما هو، أو تحتاج إلى
  تعديلات أو تحسينات قبل النشر، أو رفضها في حال كانت غير مناسبة لمعايير المجلة.

لا تعبر الآراء الواردة في المجلة إلا عن آراء أصحابها، وبالتالي تبقى مسؤولية الكاتب قائمة متى خالفت القوانين الجاري به العمل.

# جميع حقوق النشر محفوظة للناشر وللمجلة

العنـــوان : مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية

موقع المجلـــة : www.crshc.com

عنوان المراسلة : contact@crshc.com

الهاتف/الواتساب : 4212 614-024544

الإخراج الفني : محمد بوغوتة

الإيداع القانوني : 2024PE0032

ردمد (الرقمي) : 3085-4857

ردمد (الورقي) : 5581-3009

رقم الصحافـــة : 07/2024

المطبع : مكتبة قرطبة، وجدة، المغرب

حقوق الطبيع : محفوظة للناشر وللمجلة © 2025

#### د. عبد الله بوغوتة

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الشرق، المغرب

# د. سعيد أرديف

المدرسة العليا للتربية والتكوين جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

# د. فريد أمعضشو

مركز تكوين مفتشي التعليم المغرب

#### دة. سميرة حيدا

المدرسة العليا للتربية والتكوين جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

# الهيئة العلمية لمجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية

#### د. محمد دلال

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. حسن احساین

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. فؤاد أزروال

المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، المغرب

# دة. أسماء هلال

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. خليل عبد الحليل

جامعة محمد الأول، المغرب

## د. عبد الإله مطيع

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الرباط سلا القنيطرة، المغرب

#### د. رشید طلال

جامعة المولى سليمان - بني ملال

## د. فرید لمرینی

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. يحي عمارة

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. وسام شهير

جامعة محمد الأول، المغرب

#### د. هشام كزوط

جامعة محمد الأول، المغرب

## دة. عائشة عبد الواحد

جامعة محمد الأول، المغرب

#### دة. سميرة حيدا

المدرسة العليا للتربية والتكوين جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

#### د. پوسف ماحي

جامعة محمد الأول، المغرب

### دة. حسبية الطايفي البرنوصي

كلية علوم التربية - الرباط المغرب

#### د. بلال داوود

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة طنجة تطوان الحسيمة، المغرب

#### دة. حنان حمداوي

كلية العلوم القانونية والاقتصادية والاجتماعية أكدال، المغرب

# د. أيوب الشاوش

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الشرق، المغرب

## د. عبد العزيز الصادقي

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

# د. طارق زروقی

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة فاس-مكناس، المغرب

#### د. محمد أمحدوك

جامعة محمد الأول، المغرب

# د. عبد الله الحمداوي

جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

#### دة. بولحوش فاطمة

الكلية المتعددة التخصصات بالناظور جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

#### د. محمد على الدراوي

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الشرق، المغرب

#### دة. جميلة رحماني

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الشرق، المغرب

## د. محمد دخیسی

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بجهة الشرق، المغرب

#### دة. هدى حدادي

الأكاديمية الجهوبة للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

# دة. ابتسام الزاهر

جامعة محمد الأول المغرب

## د. محمد اليوسفي

جامعة محمد الأول، المغرب

## دة. سمية بالرجب

معهد الصحافة وعلوم الإخبار، تونس

### دة. سماح محمد محمد حيدة

جامعة باشن الأمريكية مصر

دة. هناء فاضل سلمان

الجامعة المستنصرية، العراق

د. عزيز صالح علي الدعيس

جامعة صنعاء، اليمن

د. الصادق على وداعة عثمان

جامعة سنار، السودان

د. عبد المجيد بوفرعة

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

## دة. ربم محمد طيب حامد الحفوظي

جامعة الموصل العراق

## د. عبد الصمد مجوقي

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة طنجة تطوان الحسيمة، المغرب

# عبد العظيم طلحاوي

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

## الدكتورمهند طالب الحمدي

جامعة ولاية كنساس الولايات المتحدة الأمرىكية

# أ.د. صباح على السليمان

جامعة تكربت، العراق

#### د. مروان السكران

أكاديمية بيت اللسانيات الدولية، تركيا

### د. محمود قدوم

جامعة بارتن، تركيا

#### د. محمد بودشنش

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

# د. نجيب علالي

المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

#### د. عبد الغني ادعيكل

جامعة محمد الأول بوجدة المغرب

#### د. إبراهيم عمري

جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس المغرب

#### د. محمد حمداوی

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

#### د. رشيد الاركو

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

#### دة. العساوي نادية

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

#### د. محمد ملحاوي

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

# دة. صارة اضوالي

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الشرق، المغرب

#### دة. نورة سهال

الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة مراكش آسفى، المغرب

# محتويات العدد

| محتويات العدد                                                                 | 9   |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| افتتاحية العدد                                                                | 11  |
| دراسات في الرحلة الحجية المغربية (13): رحلة الشريف الإدريسي (ت 560 ه/         |     |
| 1166م).                                                                       |     |
| د. عبد الله بوغوتة                                                            | 12  |
| المصاحبة التربوية للأساتذة الجدد في المغرب: من التحديات إلى نموذج تشاركي      |     |
| للتكوين والدعم.                                                               |     |
| اب حمو                                                                        | 18  |
| كانط وميثودولوجيا تَعَلُّم التفلسف التفاعلي.                                  |     |
| فريد طموح                                                                     | 37  |
| التكوين الأساس لمدرسي الجغر افيا في التعليم الثانوي: المعارف النظرية والمعارف |     |
| الميدانية- التجريبية: تكامل أم تعارض؟                                         |     |
| د. مولاي المصطفى البرجاوي                                                     | 62  |
| مناهج الدراسات الأدبية: من سلطة المؤلف إلى سلطة القارئ.                       |     |
| إبراهيم جوب                                                                   | 82  |
| المقاطعة بين الدول الإسلامية من منظور فقه الموازنات.                          |     |
| إدريس أبيدمي تيجاني أحمد                                                      | 98  |
| تمثلاث الحداثة في الإعلام العمومي المغربي.                                    |     |
| دة. خولة الطهراوي – د. حسن سليماني                                            | 115 |
| التكامل المعرفي بين اللسانيات والعلوم الإنسانية والحقة: الصرف نموذجا          |     |
| د. رضوان لمقنطر                                                               | 131 |
| الخطاب الفني وآليات الاشتغال -لوحة عبد العزيز أزغاي أنموذجا-                  |     |
| فاطمة الزهراء إعيش - د. محمد خريصي - د. عبد العزيز أزغاي                      | 146 |

|     | أية فعالية لمشروع "مؤسسات الريادة" في التصدي لإشكالية الهدر المدرسي        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|     | بالمغرب؟                                                                   |
| 161 | محمود أمين بنمومن- مريم دشري                                               |
|     | خصائص البرنامج التعليمي الفعّال عند محمد الطاهر ابن عاشور.                 |
| 176 | حمزة شرعي                                                                  |
|     | النقد التاريخي عند ابن خلدون، قواعده وصلته بعلم الحديث.                    |
| 197 | د. يونس اسماعلي                                                            |
|     | التحولات العقارية والفلاحية في ظل دينامية الهجرة بعالية حوض مداز في الأطلس |
|     | المتوسط الشمالي الشرقي.                                                    |
| 223 | حنان إعيش                                                                  |

# افتتاحية مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية العدد التاسع - المجلد الثاني - السنة الثانية 2025

يسر هيئة تحرير مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية أن تقدم لقرائها الكرام هذا الإصدار التاسع (شتنبر 2025)، ضمن المجلد الثاني من مسيرة المجلة العلمية، التي حرصت منذ انطلاقتها على أن تكون منبرًا للبحث الرصين والحوار المعرفي الحلّاق في ميادين متعددة.

ويأتي هذا العدد الجديد ليؤكد، مرة أخرى، انفتاح المجلة على مختلف المؤسسات الأكاديمية والبحثية، من خلال استقطاب مشاركات علمية متميزة لباحثين ينتمون إلى جامعات مغربية وعربية ودولية، مما يعكس الأفق الواسع الذي تنشده المجلة في خدمة البحث العلمي متعدد التخصصات، القائم على التجديد والتكامل والمساءلة المعرفية الجادة.

لقد تنوعت محاور هذا العدد، فشملت دراسات نقدية، ومقاربات تحليلية، وأبحاثًا ميدانية تتقاطع جميعها عند غاية واحدة: تعميق الفهم الإنساني للظواهر الاجتماعية والثقافية والتاريخية، وإثراء النقاش الأكاديمي حول إشكالات العصر وأسئلته المعقدة.

ولا يسعنا في هذا المقام إلا أن نجدد الشكر والتقدير لكل الباحثين الذين أسهموا في هذا العدد بأبحاثهم وجمودهم، ولأعضاء الهيئة العلمية الذين واكبوا هذا العمل العلمي برؤية دقيقة وتقييم موضوعي. كما نتطلع إلى أن يظل هذا المنبر العلمي فضاءً مفتوحًا لتبادل الرؤى، وتحفيز الاجتهاد، وتعزيز الحوار بين الثقافات والجامعات. والله من وراء القصد.

حرر بوجدة، في: 30 شتنبر 2025

رئيس التحرير: الدكتور جمال الدين السراج

# دراسات في الرحلة الحجية المغربية (13) رحلة الشريف الإدريسي (ت 560 هـ / 1166م)

#### د. عبد الله بوغوتة

أستاذ باحث في التاريخ والتربية والتكوين، أستاذ مكون بالمركز الجهوي لمهن التربية والتكوين لجهة الشرق

إن فن الرحلة في أصله له اتصال متين بالجغرافية؛ إذ الكتب الأولى المؤلفة في هذا العلم كانت تتخذ صبغة الرحلة، وذلك أن الجغرافي كان أولا يطوف البلاد التي يود التكلم عليها، ويخترق مسالكها ويقف بنفسه على أحوالها، ثم يضع بعد ذلك كتابه، لذلك سميت جل التآليف الجغرافية التي كتبت في القرون الأولى بالمسالك والمالك أو ما شابه ذلك، ولم يستقل بعد تماما عن فن الرحلة حتى أبلغه الشريف الإدريسي إلى درجته العليا عند المسلمين، في مؤلفه «نزهة المشتاق في اختراق الأفاق»، وهذا الكتاب، وإن كان كجل الكتب القديمة الموضوعة في المسالك والمالك، نتيجة رحلات متعددة كما ينم عنه عنوانه، فإنه كتاب جغرافي محض، لا أثر فيه لذكر الوقائع التي حدثت للمؤلف أثناء أسفاره، ولا لشيء من أحواله الشخصية لذلك لم يتعبره بعضهم من كتب الرحلات الحجازية أو الحجية.

يُعدُّ الشريف الإدريسي أحد أبرز الأعلام في تاريخ العلوم الجغرافية الإسلامية والعالمية؛ حيث جمع في مؤلفاته بين دقة الملاحظة العلمية وروح الاستكشاف. تربى في كنف قرطبة كمركز علمي وحضاري، ثم انتقل إلى صقلية بدعوة من الملك روجر الثاني، الذي وضع بين يديه الإمكانات ليصنع أول كرة أرضية من الفضة ويؤلف موسوعته الجغرافية الخالدة «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق».

لم يقتصر إسهام الإدريسي على وصف البلدان والأقاليم، بل امتد ليشمل رحلة علمية وأدبية ودينية إلى الحجاز مضمنة في «النزهة»، سجل خلالها مشاهداته في مكة المكرمة والمدينة المنورة والقدس. وقد مزج في رحلته بين الوصف الجغرافي الدقيق وملاحظة الأبعاد الاجتماعية والاقتصادية والعمرانية، مما جعل رحلته وثيقة تاريخية وجغرافية فريدة، تجلت فيها براعة العالم المسلم في تسجيل أدق التفاصيل مع الحفاظ على المنهج العلمي المحايد، خاصة وهو يخاطب ملكًا غير مسلم.

تقدم هذه القراءة تحليلًا لرحلة الإدريسي الحجية كما هي مدونة هنا وهناك في كتابه «نزهة المشتاق»، مسلطة الضوء على أبرز محطاتها، ومنهجه في الوصف، وأهم الملاحظات التي سجلها عن أم القرى والحرمين الشريفين والقدس.

# أولا: التعريف بالرحالة: الشريف الإدريسي

هو أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن إدريس الحموي الحسني المعروف بالشريف الإدريسي، رفع نسبه الصفدي  $^1$  إلى الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنها، ومن هنا جاء تلقيبه بـ«الشريف»  $^2$ . كما جاء تلقيبه بـ«الإدريسي» نسبة إلى جده الأعلى إدريس  $^3$ . ونجد أنه في مقدمة ابن خلدون يلقب بالحمودي  $^4$ ، نسبة إلى حمود الذي تنسب إليه الدولة الحمودية، التي حكمت مالقة عام  $^4$ 07هـ/1016م، والجزيرة عام  $^4$ 31هـ/1040م، وهم ملوك الطوائف من الأدارسة في العهد الأول. ولقب أيضا بالشريف الصقلي، نسبة إلى صقلية التي أقام فيها منذ أن استدعاه الملك روجر الثاني إليه  $^5$ .

ولد الإدريسي بمدينة سبتة عام 493هـ/1100م، ولا يعلم شيء عن أحواله في تلك المدينة، ولا عن نشأته فيها، ولا عن الشيوخ الذين تلقى عنهم<sup>6</sup>.

انتقل وهو صغير السن إلى قرطبة، التي كانت مركزا ثقافيا كبيرا، وفيها نشأ وتلقى العلم في جامعتها، ودرس هناك العلوم والرياضيات، واهتم بدراسة التاريخ والجغرافيا جمعتها. وقد أتاحت له إقامته فيها أن يتخذها منطلقا لرحلاته الأندلسية والأوربية، كما هو الشأن لمقامه بسبتة ورحلاته بالمغرب. ومن خلال كتاباته يتبين أنه زار عددا من الأماكن (لشبونة وسواحل فرنسا وجنوب إنجلترا مثلا)؛ حيث نجده يقول: «وقد رأيناه عيانا». أما رحلاته إلى غير المغرب والأندلس عموما، فتحتاج إلى تحقيق، فرحلته إلى آسيا الوسطى التي أشار إليها كراتشكوفسكي، وذكر أنها كانت سنة 510هـ/1116م، لم يكن قد تجاوز بعد السادسة عشرة من عمره. أما أوصافه لبلدان آسيا وإفريقيا فلم تكن نتيجة أسفار قام بها، ولكن نتيجة قراءاته كما ذكر في مقدمة كتابه «نزهة المشتاق».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- الصفدي، صلاح الدين خليل بن أييك، **الوافي بالوفيات**، تحقيق واعتناء: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت. ط1، 1420هـ/2000م.

<sup>2-</sup> محمد عبد الغني حسن، **الشريف الإدريسي أشهر جغرافيي العرب والإسلام**، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، 1971، ص10.

<sup>3-</sup> هو إدريس الأول بن عبد الله بن الحسن، الذي أسس دولة الأدارسة بالمغرب، مات مسموما سنة 177هـ.

<sup>4-</sup> مقدمة ابن خلدون، دار الكتاب العربي، ص58.

<sup>5-</sup> الشريف الإدريسي أشهر جغرافيي العرب والإسلام، ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- نفسه، ص9.

<sup>-</sup> عبد الرحمن حميدة، أعلام الجغرافيين العرب ومقتطفات من آثارهم، دار الفكر، دمشق، 1416هـ/1995م. ص388.

ولقد شجعه أقرباؤه من آل حمود على زيارة صقلية عام 532هـ/1138م، وقدموه إلى ملكها النورماندي روجر الثاني (505-549هـ/1111-1154م)؛ فحظي عنده بالإكرام، ونشأت بين الإثنين مودة، وطلب الملك منه وضع كتاب وخريطة للعالم يعرف بها موقعه منه. وقد مكث الإدريسي في صقلية نحو عشرين عاماً صنع للملك، في أثنائها، كرة أرضية من صفائح الفضة، وألف كتابه المشهور «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق»، وكنباً أخرى، ثم عاد إلى سبتة مسقط رأسه، وأقام فيها إلى حين وفاته أ.

لقد أثنى عليه وعلى أعاله العديد من العلماء شرقا وغربا، نكتفي بما قاله عنه العلامة عبد الله كنون في مقاله «الشريف الإدريسي»: «أعظم جغرافي أتى بعد «بطليموس» في القرون الوسطى»<sup>2</sup>، ويضيف أيضا: «مما لا ريب فيه أن رحلته الطويلة قد أفادته كثيرا وزادته علما إلى علمه الذي حصله في بلاده، لاسيما فيما ظهر من نبوغه من علم الجغرافية وعلم النبات، بل تميزه فيهما حتى أصبح من أعلامهما المشاهير. والجغرافية وعلم النبات هما مثل علم الحديث مما يزكو مع الرحلة وينمو بالتجول في البلاد... فكما كان المحدثون يرتحلون للرواية عن حفاظ الحديث في أقطار العالم الإسلامي، كذلك الجغرافي والنباتي عليه من أجل التضلع في هاتين المادتين أن يرتحل ويقف على عين الأمكنة التي يصفها، والنباتات إنما توجد في إقليم دون إقليم... ويتصل بعلم النبات علم الطب، فقد كان الطبيب قديما صيدلانيا ومعالجا، ولهذا لا نستغرب أن يكون الإدريسي نباتيا وطبيبا في آن واحد عارفا بمنافع الأعشاب وأماكن وجودها وأعيانها وطرق استعمالها، إلى كونه جغرافيا كبيرا؛ فإن هذه العلوم كلها مما يكتسب بالرحلة والضرب في آفاق الأرض.. وإذا كان مؤرخوه على قلتهم - أكثر ما يذكرونه بكتابه الجغرافي وأعماله في وصف الأرض؛ فإن بعضهم إنما ذكره بصفته نباتيا كابن أبي أصيبعة وبكتابه في هذا العلم..» ق.

ويقول أغناطيوس يوليانوفتش كراتشوفسكي <sup>4</sup>في كتابه «تاريخ الأدب الجغرافي العربي»: «وكما هو الشأن مع معظم علماء عصره، فقد كان الإدريسي إلى حد ما مؤلفا جامعا، بل وقد عرفت له بعض الأشعار منذ وقت طويل... وعثر في إحدى مكتبات إستانبول على مخطوطة القسم الأول من رسالة له في تحضير الأدوية (Pharmacognosia)... ويلي مقدمة الكتاب وصف لثلاثمائة وستين نباتا لا يخلو من بعض القيمة من وجمة علم النبات... وهو يبذل جمده دامًا في إيراد أسماء النباتات في اللغات المختلفة، بل إنه يميز بين التسميات «البيزنطية» (إغريقي) واليونانية القديمة (يوناني)..» ويضيف كراتشوفسكي قائلا بأن مؤلفات الإدريسي في

<sup>1 -</sup> أعلام الجغرافيين العرب ومقتطفات من آثارهم، ص389، بتصرف.

<sup>2 -</sup> مجلة المناهل، العدد1، نوفمبر 1974

<sup>3 -</sup> عجلة المناهل، العدد1، نوفمبر 1974.

<sup>4 -</sup> كراتشكوفسكي، **تاريخ الأدب الجغرافي**، نقله إلى العربية: صلاح الدين عثان هاشم، لجنة التأليف والترجمة والنشر، جامعة الدول العربية، ص 291

الجغرافيا «تمثل بكل تأكيد ظاهرة ممتازة في محيط الأدب الجغرافي العربي خاصة وفي النشاط العلمي لجميع العصور الوسطى عامة، لهذا فإنه لمِمَا يثير الدهشة أن تظل مؤلفاته مغمورة الذكر في القرون التالية لذلك...».

# ثانيا: رحلة الشريف الإدريسي

## 1. التعريف بالرحلة

رحل الإدريسي لتأدية فريضة الحج إلى بيت الله الحرام، فزار مصر والحجاز، ودون مشاهداته في رحلته «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق» التي حملت عنواناً آخر «كتاب رُجار» أو «الكتاب الرُجاري» نسبة إلى راعيه الملك رجار ملك صقلية، الذي وضع تحت إشراف الإدريسي مجموعة من العارفين والمتجولين في البلاد النائية، وأمر أن يفرغ له من الفضة الخالصة دائرة مفصلة عظيمة الجرم ضخمة الجسم في وزن أربعائة رطل بالرومي في كل رطل منها مائة درهم واثنا عشر درهماً، ليصنع منها الإدريسي كرة ينقش عليها المصورون البلدان والأقطار والبحار... ويعتبر كتاب «نزهة المشتاق» النص التفسيري للخريطة المجسمة للعالم، وهيئة الأرض، وهو من أمحات الموسوعات الجغرافية الوصفية في العصور الوسطى، لما تضمنه من تعريفات، ومصطلحات، وأعلام، وأماكن. وقد اعتمد عليه العديد من الجغرافيين المتأخرين؛ مثل الحسن الوزان وابن سعيد المغربي وابن فضل الله العمري، كما رجع إليه الملاحون في القرنين الخامس عشر والسادس عشر.

ولقد سجل الإدريسي رحلته إلى مكة، ولم يذكر طوافه وسعيه ووقوفه بعرفات، ولم يذكر من لقيه من الرجال، ومن زودوه بالمعلومات، لأنه يحترم موضوع التأليف الذي كان مخصصاً بالدرجة الأولى للشأن الجغرافي الصرف، على الرغم من أنه -مع ذلك- لم يستطع أن يمنع نفسه من ذكر حركة العمران بمكة المكرمة، وذكر رجال النفوذ بها، وذكر الحالة الاقتصادية والاجتماعية. فإذا أضيف إلى كل هذا أنه كان يتحدث إلى الملك روجر الثاني، الذي لم يكن يشاطره المعتقد ولا الهوية، حينئذ تتضح طريقة الإدريسي في قيامه بهذه الرحلة التي نرى أن من واجنا أن تذكر في صدر الرحلات التي أسهمت بصفة واضحة، في التعريف بأم القرى.

وبناء عليه، فإننا لا نجد للإدريسي رحلة حجية خالصة، لأنه ضمن مشاهداته عن الحرمين الشريفين في كتابه «نزهة المشتاق» نظرا لطبيعته الجغرافية، ومما تميز به هو ذكره لمختلف الطرق الرابطة بين الحرمين الشرفين والمؤدية إليها، ومما يؤكد رحلته إلى الحج أمورٌ منها، وصفه الدقيق لبعض المشاهدات في مكة والمدينة، وكذا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - تاريخ الأدب الجغرافي، ص 162.

<sup>2 -</sup> تاريخ الأدب الجغرافي، ص 318.

مرافقة الركب المصري عبر الطريق المصري، يقول عبد الهادي التازي: «لا أشك في أنه زار الحرمين الشريفين وهو في مصر وبلاد الشام، إلى جانب رحلاته التي تحدث عنها المهتمون بحياته»1.

# 2. أغراض الرحلة ودواعيها

لعل من أهم دواعي الرحلة لدى الشريف الإدريسي رغبته الجامحة في الاكتشاف والحصول على المعرفة الجغرافية، ولعل هذا الغرض من أهم الأسباب التي غطّت عن رحلته الحجية؛ بحيث نجدها متضمنة في «نزهة المشتاق».

# 3. منهج الرحلة

أما فيما يخص منهج الرحلة، فنجده منذ البداية؛ يتجنب تضمين كتابه الأساطير المروية عن هيّان بن بيّان مما جعل كتابه «نزهة المشتاق» يتميز بالمصداقية العلمية قديما وحديثا. كما يلاحظ أن مكة المكرمة تظل عنده القطب الذي يحيل إليه، حتى لو تحدث عن «أهل الصمّان الذين كتب لهم الفقر بأمان»، وحتى لو كان حديثه عن قرية «معدن النقرة التي يجتمع فيها حاج الكوفة والبصرة»<sup>2</sup>.

# 4. مسار الرحلة

وفيما يتعلق بطريق الرحلة، فلعل الإدريسي سلك الطريق البري المعتاد إلى الحج، وهو الطريق نفسه الذي سلكه من بعده أهل سبتة، كابن رشيد الفهري، وبعد الاطلاع على مجموعة من المظان يتبين أنه حج عبر الطريق المصري البري أي من القاهرة إلى السويس ثم إلى قلعة نخل في وسط سيناء، وبعدها الاتجاه إلى العقبة ثم الانطلاق جنوباً نحو مكة المكرمة، أو الانتقال عبر السفن النيلية إلى قوص، ثم بالقوافل إلى ميناء عيذاب على البحر الأحمر، ومنه تبحر السفن إلى جدة، لأن من الثابت عندنا أنه حج من مصر.

# 5. مناسك الحج وزيارة المسجد النبوي

يبدأ حديث الإدريسي عن الحج والأماكن المقدسة ذاكراً الحجيج ومسالكه إلى مكة، وهذا يعبر عن تعلق الرجل بالمكان ولو أنه أغفل الزمان. وهكذا نجده وهو يتناول الجزء الخامس من الإقليم الثاني يذكر أن فُرضة

<sup>1 -</sup> رحلة الرحلات، ص 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - رحلة الرحلات، ص 63.

مكة هي جدة 1 التي يذكر أن واليها تابع لشريف مكة الهاشمي الذي يقصد به، دون شك، هاشم بن فليتة الذي تولى أمر مكة من سنة 527هـ إلى سنة 551هـ، هاشم هذا هو الذي أقام الخطبة للعباسيين 2.

ويؤكد الإدريسي في النزهة أن الهاشمي شريف مكة هو الذي يقبض صدقات جدة ولوازمما ومكوسها ويحرس عمالتها، ولها، وهي فُرضة مكة، مراكب كثيرة تتصرف إلى جمات كثيرة?

يقول عن مكة: إنها قديمة أزلية البناء مشهورة، معمورة مقصودة من جميع الأرض الإسلامية، وإليها محجهم المعروف، وهي مدينة بين شعاب الجبال، وطولها من المعلاة إلى المسفلة نحو ميلين، وهو من حد الجنوب إلى جمة الشال، ومن أسفل جبل أجياد إلى ظهر جبل قعيقعان ميل... والمدينة (أي مكة) مبنية في وسط هذا الفضاء، وبنيانها حجارة، وطين، وحجارة بنيانها من جبالها ... 4

وفي وسط مكة مسجدها الجامع المسمى بالحرم، وليس لهذا الجامع سقف، وإنما هو دائر كالحظيرة، والكعبة هو البيت المسقف في وسط الحرم، وطول هذا البيت من خارجه من ناحية الشرق أربع وعشرون ذراعاً، وكذلك طول الشقة التي تقابلها في جمة الغرب<sup>5</sup>. وشرقي هذا الوجه باب الكعبة وارتفاع الباب على الأرض نحو قامة<sup>6</sup>، وسطح الكعبة من داخل مساو لأسفل الباب<sup>7</sup>.

وفي ركنه الحجر الأسود، وطول الحائط الثاني الذي من جمة الشمال، وهو الشامي ثلاث وعشرون ذراعاً، وكذلك الشقة الأخرى التي تقابلها من جمة اليمن. ومع أصل هذه الشقة موضع محجوز في دائر، وطوله خمسون ذراعاً، وفيه حجر أبيض يقال: إنه قبر إسماعيل بن إبراهيم عليها السلام8.

وفي الجهة الشرقية من الحرم قبة العباس وبئر زمزم، وما استدار بالكعبة كله حطيم يوقد فيه بالليل مصابيح ومشاعل. وللكعبة سقفان، وماء السقف الأعلى يخرج عنه إلى خارج البيت في ميزاب من خشب<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الشرف الإدريسي، **نزهة المشتاق في اختراق الآفاق**، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 1422ه/2002م، ج1 ص 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السنجاري، م**نائح الكرم في أخبار مكة والبيت وولاة الحرم**، تحقيق د. جميل عبد الله محمد المصري، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، 1419هـ / 1998م، 245/2.

 $<sup>^{3}</sup>$  - عبد الهادي التازي، رحلة الرحلات مكة في مائة رحلة مغربية ورحلة، ص64.

<sup>4 -</sup> نزهة المشتاق، 139/1.

<sup>5 -</sup> الأزرق، أخبار مكة، 289/1، تحقيق رشدي الصالح ملحس، مطبعة دار الثقافة، مكة، ط8، 1416هـ / 1996م.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - أخبار مكة، مصدر سابق، ص٣٠٧.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - نزهة المشتاق، 139/1.

<sup>8 -</sup> نزهة المشتاق، 140/1.

<sup>9 -</sup> نزهة المشتاق، 140/1.

قال الشريف الإدريسي: وذلك الماء (النازل من الميزاب) يقع على الحجر الذي قلنا: إنه قبر إسماعيل. والبيت كله من خارج، على استدراته، مكسو بثياب الحرير العراقية، لا يظهر منه شيء، وارتفاع سمك البيت المذكور سبع وعشرون ذراعاً.

وهذه الكسوة معلقة فيه بأزرار، وعرى، وصاحب بغداد، المسمى بالخليفة، يرسلها في كل سنة إليها فتكسى بها، وتزال الأخرى عنها، قال: وهذا محم، ولا يَقْدِرَ أحد أن يكسوها غيره.

ومن خلال هذا النقل المعاصر تقريباً لهذه المعلومة، نستفيد أن ما قاله التقي الفاسي: وفي سنة خمسائة واثنتين وثلاثين كسا الشيخ أبو القاسم بن رامشت الكعبة، كان يعني أن أبا القاسم المذكور كان يعمل لحسابه الخاص بتواطؤ مع هاشم بن فليتة 1.

وقد حدث أن جرؤ الهاشمي هذا سنة خمسائة وتسع وثلاثين على نهب ركب الحاج العراقي بالحرم الشريف وهم يطوفون، بسبب حدث وقع بين هاشم وأمير الحاج العراقي، فكان هذا سبباً لرد فعل من المقتفي الخليفة العباسي في بغداد (530-550هـ) تجلى في إنفاذ الخليفة المذكور ميزاباً جديداً عوض ميزاب ابن رامشت ... وفي السنة نفسها عمر سقف الكعبة، والدرجة التي يصعد منها إلى سطحها².

بعد أن يتحدث الإدريسي عما يذكره أهل الخبر من أن الكعبة كانت خيمة لآدم عليه السلام قبل أن يهدمها الطوفان<sup>3</sup>، وتأتي مدة إبراهيم وإسماعيل التي شهدت إعادة البنيان، يتحدث بعد ذلك عن قضية الماء في مكة، وأنها لم تستتم إلا في أيام المقتدر من بني العباس (295 - 320 هـ)... ومياه مكة زعاق لا تسوغ لشارب، وأطيبها ماء بئر زمزم، وماؤها شروب غير أنه لا يمكن إدمان شربه... وليس بجميع مكة شجر ثمر إلا شجر البادية.

قال: ولمكة موسان ينفق فيهاكل ما جلب إليها، أحدها في أول رجب، والثاني موسم الحجيج. ولأهل مكة أموال صامتة وأحوال، فاشية ودواب وجال، كما أن لمكة مخاليف وهي الحصون... ولا زرع بها ولا حنطة إلا ما جلب إليها من سائر البلاد، والتمر يأتي إليها كثيراً مما حولها، والعنب يجلب إليها من الطائف التي ينعتها بالمدينة المتحضرة التي تأتي منها أكثر فواكه مكة ... والتي يضرب المثل بجودة بغالها! والغالب على ضعفاء أهل مكة الجوع وسوء الحال، وإذا خرج أحد عن مكة في كل جمة تلقاه أودية هنا جارية وعيون مطردة وآبار غدقة، وحوائط كثيرة، ومزارع متصلة ... والرجل في حديثه عن المسالك التي تصل مكة بالمدينة لا يقتصر

<sup>1</sup> رحلة الرحلات، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - **منائح الكرم** للسنجاري، 247/2.

<sup>3 -</sup> نزهة المشتاق، 140/1.

على المسلك الواحد، ولكنه يعدد الدروب لتختار منها ما تشاء، وهو في هذه الأثناء يشير إلى ما تأكد عندنا من أنه شاهد عيان، يشير إلى نمط من الناس سمة الشقاء عليهم بادية 1.

وفي معرض حديثه عن المدينة المنورة قال: إنها تقع في مستو من الأرض، وإنها حارة سبخة كان عليها سور قديم، وبخارجها خندق محفور 2، وهي الآن في حين تأليف الكتاب (شوال 548هـ / يناير 1154م عليها سور حصين منيع من التراب بناه قسيم الدولة الغازي، ونقل إليها جملة من الناس، ورتب المسير إليها... وحولها نخل كثير وثمرها حسن... وشرب أهلها من نهر صغير، يأتي إليها من جمة المشرق جلبه عمر بن الخطاب وجاء به إليها من عين كبيرة إلى شال المدينة وأجراه بالخندق المحتفر بها، ومقدار مدينة يثرب على قدر نصف مكة ... وفُرضتها هي (الجار)، وهي قرية آهلة عامرة، وكانت قبل هذا مدينة قريبة من جدة (ينبع الحالية)3.

لقد وصف الإدريسي مكة على نحو ما وصف به مدينة سبتة مسقط رأسه، وعلى نحو هذا وجدناه يصف المسجد الأقصى بأنه ليس في الأرض كلها مسجد على قدره إلا المسجد الجامع بقرطبة في ديار الأندلس4.

إن الإدريسي - بهذه المعلومات - سجل لنا رحلته إلى مكة، وأنه إذا لم يذكر طوافه وسعيه ووقوفه بعرفات، وإذا لم يذكر من لقيه من الرجال ومن زودوه بالمعلومات فلأنه يحترم موضوع التأليف الذي كان مخصصاً بالدرجة الأولى للشأن الجغرافي الصرف، على الرغم من أنه مع ذلك لم يستطع أن يحمي نفسه من ذكر حركة العمران بمكة المكرمة، وذكر رجال النفوذ بها، وذكر الحالة الاقتصادية والاجتماعية. فإذا أضفنا إلى كل هذا أنه كان يتحدث إلى الملك روجار الثاني الذي لم يكن يشاطره في المعتقد ولا في الهوية أدركنا إذن طريقة الإدريسي في أدائه لهذه الرحلة التي رأيت من واجبي أن أذكرها في صدر الرحلات التي أسهمت، وبصفة واضحة، في التعريف بأم القرى، وماكان حديثاً بفترة 5.

# 6. زيارة القدس وأكناف بيت المقدس

وبالنسبة للقدس فقد زارها في القرن السادس الهجري خلال فترة الاحتلال الصليبي لها، فكتب عن الأماكن الدينية الإسلامية والمزارات المسيحية، كما اعتنى في ذكر الجانب الاقتصادي في المدينة؛ نظرًا لطبيعة النشاط الزراعي الذي كان سائدًا في المدينة<sup>6</sup>.

<sup>1 -</sup> رحلة الرحلات، ص 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نزهة المشتاق، 143/1.

<sup>3 -</sup> ر**حلة الرحلات**، ص 67

رعه الرعرف، على ٥١

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - رحلة الرحلات، ص 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - رحلة الرحلات، ص 67.

<sup>6 -</sup> القرعي، أحمد يوسف، عروبة القدس في عيون الرحالة العرب والأجانب، مؤسسة الشروق الدولية، 2006، ص14

«وليس في الأرض كلها مسجد على قدره إلا المسجد الجامع الذي بقرطبة من ديار وفي وسط الجامع قبة عظيمة تعرف بقبة الصخرة، وهذه القبة مرصعة بالفص المذهب والأعال الحسنة من بناء خلفاء المسلمين. وبعد وصف مسهب للصخرة يذكر أنه ينزل من أسفلها إلى سرداب كالبيت المظلم ولا يدخل إليه إلا بمصباح يستضاء به. ولهذه القبة أربعة أبواب والباب الغربي منه يقابله مذبح كان بنو إسرائيل يقربون عليه القرابين، وبالقرب من الباب الشرقي من أبواب هذه القبة الكنيسة المساة بقدس القدس، وهي لطيفة القدر، والقبلي منها يقابله المسقف الذي كان مصلى للمسلمين» أ.

ويستفيض الإدريسي في شرح كل ما يحيط بالحرم المقدسي، متأسفا إلى ما صار إليه حال قبة الصخرة والمصلى القبلي بعد احتلاله من طرف جيش الروم، وتحويلها إلى بيوت «يسكنها الجيل المعروف بالداوية، ومعناه خدام بيت الله».

وختاما، يعد الشريف الإدريسي من أبرز رواد الجغرافيا الإسلامية، جمع بين العلم والترحال، وخلد اسمه بكتابه الشهير «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق» الذي اعتمد عليه علماء أوروبا لقرون. والذي لم يغفل فيه، رغم طبيعته الجغرافية، الحديث عن الحرمين الشريفين، مكة والمدينة، وكذا القدس الشريف.

<sup>1 -</sup> التازي، **القدس والخليل في الرحلات المغربية**، ص 13.

# المصاحبة التربوية للأساتذة الجدد في المغرب: من التحديات إلى نموذج تشاركي للتكوين والدعم

#### اب حمو ABBA Hammou

أستاذ الفلسفة وطالب باحث في سلك الدكتوراه مختبر: شمال المغرب وعلاقته بحضارات الحوض المتوسطي كلية الأداب والعلوم الإنسانية جامعة عبد المالك السعدي تطوان – المغرب

#### الملخص

تتناول هذه الدراسة دور الأستاذ المصاحب في دعم اندماج الأساتذة الجدد في المنظومة التعليمية المغربية، من خلال تحليل الإطار المفاهيمي للمصاحبة التربوية واستكشاف تجلياتها العملية وتحدياتها المؤسساتية والمهنية. أظهرت النتائج أن محدودية التكوين المسبق، وضعف الدعم المؤسساتي، وقصور منظومة الحوافز تشكل أبرز معيقات نجاعة المصاحبة. وتقترح الدراسة نموذجاً تشاركياً يقوم على التعلم المتبادل، والتخصيص، والتقييم التكويني المستمر، مع توصيات عملية على مستويات السياسات العمومية، والأكاديميات، والمؤسسات التعليمية، والمارسين، بما يجعل المصاحبة التربوية آلية استراتيجية للتمكين المهني وتحقيق جودة التعليم.

#### الكلمات المفتاحية:

المصاحبة التربوية؛ الاندماج المهني؛ الأستاذ المصاحب؛ التكوين التشاركي؛ جودة التعليم.

#### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

اب، حمو. (2025، شتنبر). المصاحبة التربوية للأساتذة الجدد في المغرب: من التحديات إلى نموذج تشاركي للتكوين والدع. مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 21-36.

#### المقدمة:

يشهد النظام التعليمي المغربي تحولات جوهرية في إطار الرؤية الاستراتيجية للإصلاح 2015-2030، التي اعتبرت تنمية الموارد البشرية التعليمية مدخلاً رئيساً لتحقيق جودة التعلمات (المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي، 2019). وفي هذا السياق، تبنّت وزارة التربية الوطنية آلية الأستاذ المصاحب كعنصر محوري في "سنة التكوين التأهيلي بالمارسة"، بموجب المذكرة الوزارية رقم 16-205 (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهنى والتعليم العالمي والبحث العلمي، 2016أ).

وتكتسي هذه الآلية راهنيتها في ظل التحديات التي يواجمها المدرسون الجدد، مثل صعوبة التكيف مع بيئة العمل المدرسي، وضغط الانتقال من التكوين النظري إلى المارسة العملية، والحاجة إلى تملك كفايات محنية وتربوية متقدمة (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني والتعليم العالي والبحث العلمي، 2016؛ تمكن الاستاذ الجديد من الاندماج المهني الفقال.

انطلاقاً من هذا التشخيص، تتمحور إشكالية الدراسة حول السؤال الآتي: ما مدى فعالية دور الأستاذ المصاحب في دعم اندماج الأساتذة الجدد محنياً داخل السياق المغربي؟ وما السبل الكفيلة بتجويد هذه الآلية؟ ويتفرع عنه أربعة تساؤلات فرعية:

- 1. ما الإطار المفاهيمي والمرجعي للمصاحبة التربوية في النظام التعليمي المغربي؟
  - 2. ما التجليات العملية لأدوار الأستاذ المصاحب في المارسة الميدانية؟
    - 3. ما أبرز التحديات التي تحدّ من فعالية المصاحبة التربوية؟
    - 4. وما الآليات والإجراءات العملية الممكنة لتطويرها واستدامتها؟
      - 1. الإطار المفاهيمي والمرجعي للمصاحبة التربوية.
      - 1.1. المصاحبة التربوية: التعريف والأسس النظرية.

يُعرِّف الدليل المرجعي للمصاحبة والتكوين عبر المارسة المصاحبة بأنها: "عملية تربوية تأطيرية تستهدف دعم المدرس الجديد ميدانياً، عبر المساعدة على تشخيص الصعوبات، وتقديم بدائل عملية لتجاوزها، في إطار علاقة مبنية على الثقة والاحترام المتبادلين" (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني، 2016، ص.ص.6-7 ).

ويضيف الدليل أن المصاحبة ترتكز على خمسة وظائف رئيسية :**الدعم، والمواكبة، والمرافقة، والتوجيه،** والتقييم التكويني (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني، 2016، ص.ص. 7-9).

من الناحية النظرية، يمكن تأطير المصاحبة التربوية من خلال:

- نظرية التعلم الاجتاعي لباندورا (Bandura, 1977) ، التي تبرز أهمية الملاحظة والنمذجة والتقليد في بناء السلوكيات المهنية.
- نظرية التعلم التجريبي لكولب(Kolb, 1984) ، والتي تؤكد على قيمة التجرية والتأمل النشط والتجريب في تطوير الكفايات التربوية.

# 1.2. أنواع المصاحبة

حدد الدليل الرسمي أنواع المصاحبة في خمس صور أساسية:

- المصاحبة البيداغوجية، (في الأبعاد التربوية والديدكتيكية والقيمية والأخلاقية...).
  - المصاحبة السيكولوجية، (تشجيع، دعم، تحفيز...).
  - المصاحبة الاجتماعية، (الإدماج في جماعة، العمل في فريق...).
  - المصاحبة المهنية، (تنمية الكفايات المهنية، المساعدة على التأهيل....).
- المصاحبة المادية (تقديم نماذج من وثائق وأدوات العمل...) (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني،
  دليل المصاحبة والتكوين عبر المارسة، 2016، ص.6).

# 1.3. الاندماج المهنى: مسار تدريجي ومعقد

يُنظر إلى الاندماج المهني باعتباره عملية دينامية يكتسب خلالها المدرس الجديد المهارات والكفايات اللازمة لمارسة محنته بثقة وفعالية .(Perrenoud, 2001) وتشير الأدبيات إلى أن هذا المسار بمر بمراحل متدرجة: من الصدمة الواقعية (Reality Shock)، إلى التكيف التدريجي، وصولاً إلى الاستقرار النسبي ثم النمو المهني المستمر.

هذا التصور يبين أن نجاح الاندماج لا يتحقق تلقائياً، بل هو نتيجة ممارسة متدرجة، تتطلب مؤطراً يساعد على تجاوز الصعوبات المرحلية.

# 1.4. خصوصيات السياق المغربي.

تتأثر المصاحبة التربوية في المغرب بجملة من العوامل السياقية، منها:

- التنوع اللغوي (العربية، الأمازيغية، الحسانية..)
- التفاوتات الجهوية بين الوسط القروي، والحضري، وظروفها الاجتماعية، والاقتصادية.

- التحولات البيداغوجية نحو التدريس بالكفايات واعتاد استراتيجيات تعلم نشطة.
  - التحديات التكنولوجية المرتبطة بإدماج الوسائط الرقمية والابتكار التربوي.

هذه الخصوصيات تجعل من المصاحبة التربوية آلية لا غنى عنها لضان تكافؤ الفرص في التأهيل والاندماج، وتستلزم تكييف المارسات مع الواقع المتنوع للمدرسة المغربية.

# 2. الأدوار الأساسية للأستاذ المصاحب

يتوزع الدور الذي يقوم به الأستاذ المصاحب عبر مجموعة من الأبعاد المتكاملة، تضمن مساندة الأستاذ الجديد ليس فقط على المستوى المهني التقني، بل على المستوى النفسي والعلائقي أيضاً. هذا التداخل بين الأبعاد يجعل المصاحبة عملية شمولية، تختلف عن مجرد "مراقبة أداء" لتصبح مسار "بناء هوية محنية" متينة (Perrenoud, 2001)

# 2.1. البعد البيداغوجي والديداكتيكي

يُعتبر هذا البعد جوهر عملية المصاحبة، حيث يشكل الصف الدراسي المجال الرئيس الذي تُبنى فيه كفايات المدرس الجديد. يقوم المصاحب هنا بوظيفتين أساسيتين:

- الملاحظة والتحليل المنهجي :إذ يواكب المدرس الجديد داخل الفصل، ويركز على جوانب إدارة الزمن، ضبط القسم، وتوظيف استراتيجيات التدريس. ولا يتم الأمر بطريقة الحكم، وإنما عبر تحليل مبني على أدوات موضوعية كاستمارات الملاحظة (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني والتعليم العالى والبحث العلمي، 2016ب).
- التغذية الراجعة البتاءة :وهي ليست مجرد تقييم، بل حوار تشاركي يقوم على الاعتراف بالجهود المبذولة مع اقتراح بدائل عملية قابلة للتنفيذ. يشير بروفيسور باندورا (Bandura, 1977) في إطار نظريته للتعلم الاجتماعي أن التعلم بالملاحظة والنمذجة يتعزز عندما يتواكب مع تعليقات دقيقة حول السلوك المرغوب وغير المرغوب.

وقد لخص دليل المصاحبة وظائف الأستاذ المصاحب في سبعة محام رئيسة :الإنصات – الملاحظة – التوضيح – التحفيز )وزارة التربية الوطنية والتكوين المهنى، 2016، ص.9)

في السياق المغربي، حيث يواجه الكثير من المدرسين الجدد أقساماً مكتظة وموارد محدودة، يصبح دور المصاحب في تكييف الأساليب البيداغوجية وتقديم نماذج بديلة أكثر أهمية، لأنه يزود المبتدئ باستراتيجيات مجربة للتعامل مع هذا الضغط السياقي.

# 2.2. البعد الإداري والتنظيمي

لا يقتصر دور المصاحب على الصف فقط، بل يمتد إلى تبصير المدرس الجديد بمنظومة العمل التربوي ككل. فالتحدي الأكبر الذي يواجمه المبتدئ هو الانتقال من "التدريس كتقنية" إلى "التدريس كمهنة"، بما يشمل بعده الإداري والوظيفي.

- إدارة الوثائق التربوية :مثل التوازيع السنوية، ودفاتر النصوص، والتقارير. هذه أعمال غير بيداغوجية مباشرة لكنها ضرورية، وأي تقصير فيها قد يعرّض الأستاذ الجديد لمساءلة أو حتى صدام مع الإدارة.
- المساطر الإدارية :فهم قوانين الغياب، آليات التعامل مع مجالس المؤسسة، والالتزامات الرسمية، وهي تشكل جزءاً من الثقافة المهنية التي يكتسبها المبتدئ.
- **الاندماج في دينامية المؤسسة**:مشاركة المدرس الجديد في الأنشطة التربوية والاجتاعية والرياضية يعزز انتاءه للمؤسسة.

في غياب هذا التأطير الإداري، يتحول المعلم الجديد إلى "فاعل معزول" يُسهِل وقوعه في أخطاء مسطرية تحدّ من تطوره وتضعف صورته المهنية. المصاحبة هنا تضمن انتقالاً سلساً من القاعة المدرسية إلى المؤسسة كمجتمع متكامل.

# 2.3. البعد النفسي والعلائقي

يُعتبر من أخطر جوانب المصاحبة وأكثرها إهمالاً في المارسة الفعلية. تشير الأدبيات الدولية إلى أن "صدمة الواقع" التي تواجه المدرس الجديد تسبب شعوراً بالغربة والضغط النفسي قد يقود أحياناً إلى الانسحاب المبكر أو الفتور المهني.(Fantilli & McDougall, 2009)

- **دعم التوازن النفسي** :من خلال الاستماع الفقال وتطبيع فكرة أن الأخطاء جزء طبيعي من مسار التعلم المهني.
- بناء الثقة والدافعية :عبر تشجيع المبادرات والابتكار الشخصي. وهنا ينعكس النموذج الكندي بوضوح، إذ يركز على إشراك الأستاذ الجديد في اتخاذ القرارات المهنية لتقوية إحساسه بالفاعلية (Bandura, 1997).

• تطوير العلاقات المهنية :جعل المدرس الجديد عنصراً فاعلاً في شبكات التواصل التربوي داخل المؤسسة، ما يخفف عزلته ويعزز ديناميته المهنية.

في السياق المغربي، حيث يعمل عدد كبير من الأساتذة الجدد في مناطق نائية أو بظروف صعبة، فإن هذا البعد النفسي والاجتماعي يصبح محدداً للاستمرارية والنجاح، أكثر مما هو مجرد عنصر مكمل.

# 2.4. البعد التكويني والتطويري

الأستاذ المصاحب ليس فقط "مرشداً يومياً"، بل مسؤول أيضاً عن قابلية الأستاذ الجديد للنمو على المدى البعيد:

- تشخيص الحاجات التكوينية :اعتماد دفتر التعاقد المهني كوثيقة تحدد الأهداف والمهارات المراد تطويرها (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني والتعليم العالي والبحث العلمي، 2016ب).
- تخطيط مسارات التعلم المهني :افتراح الدورات، الموارد، والمنصات الرقمية المتاحة للأستاذ الجديد.
- التقييم التكويني المستمر :بناء عملية تقييم مرنة، لا تقف عند قياس الأداء النهائي، بل تركز على التقدم المرحلي، بما يتماشى مع دورة التعلم التجريبي .(Kolb, 1984)

هذا البعد يعكس تحول وظيفة المصاحب من "مُتابِع" إلى "مُطوِّر"، حيث يصبح الاستثار في الفرد الجديد مشروعاً استراتيجياً للمدرسة ككل، وليس مجرد دعم فردي مؤقت.

يتضح أن الأستاذ المصاحب يمارس مجموعة من الأدوار التشابكية التي تمزج بين البيداغوجي، والإداري، والنفسي، والتكويني. تكمن قوته في الربط بين هذه الأبعاد بطريقة تضمن تكويناً شاملاً للأستاذ الجديد، وتحُوّل تجربة الولوج للمهنة من مصدر للضغط والارتباك إلى فرصة للنمو والتمكين المهني المستدام & Strong, 2011).

# 3. التحديات الراهنة في تفعيل المصاحبة التربوية

أشار دليل المصاحبة والتكوين عبر المهارسة صراحة إلى إشكالات رئيسية، منها ضعف التكوين الجامعي الملائم، وغياب التخصص البيداغوجي الكافي، وآثار التوظيف المباشر (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني، 2016، ص.3) كما أكد أن محدودية أثر التكوين المستمر تفرض جعل المصاحبة بديلاً لتعويض هذا النقص.

ورغم اعتراف الفاعلين التربويين بأهمية آلية المصاحبة في ضمان اندماج الأساتذة الجدد، إلا أن المارسة الميدانية تكشف عن عراقيل متعددة تحدّ من فعاليتها. ويمكن تصنيف هذه التحديات إلى أربعة مستويات رئيسية: تكويني، مؤسساتي، تحفيزي، وزمني/لوجستي.

#### 3.1. التحديات التكوينية والإعدادية

أبرز مظاهر هذا المستوى:

- نقص التكوين المتخصص للمصاحبين :غالبية المكلفين بالمصاحبة لم يتلقوا تكويناً مسبقاً في الإرشاد المهني، والتواصل الفقال، أو أساليب التقويم التكويني (المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي، 2019). بالمقابل، تشير الأدبيات الدولية أن برامج التكوين الأولي للمصاحبين شرط أساسي لنجاعة العملية.(Ingersoll & Strong, 2011)
- غياب معايير اختيار دقيقة : يتم تعيين المصاحبين أحياناً بناء على معايير إدارية بسيطة (الأقدمية)، دون الأخذ بعين الاعتبار محارات القيادة أو الرغبة الذاتية في ممارسة المهمة. هذا الوضع قد يؤدي إلى ضعف الانسجام بين المصاحب والمصاحب، ويُفرغ العملية من بعدها التفاعلي.

في هذه الحالة تصبح المصاحبة أقرب إلى "إجراء بيروقراطي" بدل أن تكون "ممارسة بيداغوجية واعية". والحل هنا يقتضي تقنين معايير التعيين والتكوين الإلزامي.

# 3.2. التحديات المؤسساتية والتنظيمية

- ضعف الدعم المؤسساتي المتعدد المستويات :فالمصاحب غالباً يشتغل بشكل فردي، دون مواكبة فعالة من الإدارة أو المفتشين أو المديريات الجهوية.
- غياب اليات التقييم والمتابعة : لا توجد مؤشرات موحدة وطنياً تقيس نجاح التجربة ، كما يغيب التتبع المنتظم لنتائجها على صعيد أداء الأساتذة والمتعلمين.

غياب الدعم المؤسساتي يجعل المصاحبة مبادرة شخصية أكثر من كونها سياسة تربوية منسقة، بينما التجارب الناجحة (كفنلندا وكندا) أظهرت أن وجود منظومة متابعة قوية هو ما يضمن الاستمرارية (Kutsyuruba).

#### 3.3. التحديات المرتبطة بالحوافز والتحفيز

- القصور في الحوافز المادية :التعويضات المالية الممنوحة للمصاحبين غائبة، مما يقلل من حاسهم ويجعلهم ينظرون للتكليف كعبء إضافي.
- ضعف التحفيز المعنوي :مثل الاعتراف الرسمي بالخبرة المكتسبة، أو احتسابها في نظام الترقي، أو تكريم المتميزين.

بالنظر لطبيعة المهنة التعليمية وما تتطلبه من طاقات وجدانية وممنية، فإن الدعم المعنوي يعادل – وربما يتفوق – على الدعم المالي في تحفيز المصاحبين.

#### 3.4. التحديات الزمنية واللوجستية

- ثقل الجداول الزمنية :المدرسون المصاحبون مثقلون بساعات التدريس نفسها، ما يقلص وقت المتابعة.
- ضعف البنية التحتية :غياب قاعات خاصة للقاءات أو فضاءات رقمية متطورة، خصوصاً في المناطق القروية.
  - صعوبات التنقل :العمل في المؤسسات النائية يجعل انتظام اللقاءات صعباً.

هذه العوائق الزمنية واللوجستية هي تحديات هيكلية، وليست فردية، ما يعني أن حلها يتطلب تدخلاً على مستوى تخطيط الموارد، وتوزيعها، وطنياً، وجموياً.

يمكن القول إن التحديات التي تحدّ من فاعلية المصاحبة التربوية في المغرب ليست فقط تقنية، بل هيكلية ومؤسساتية بالأساس. إذ تتداخل مشاكل التكوين مع غياب منظومات متابعة، ويتعقد الوضع بفعل ضعف الحوافز وقلة الدعم اللوجستي. من هنا، فإن أي إصلاح حقيقي لا بد أن يتجاوز المعالجة الجزئية (تكوين قصير، أو تعويض محدود) نحو رؤية استراتيجية تجعل المصاحبة ركيزة رسمية في التكوين المستمر للأساتذة.

# 4. استراتيجيات تجويد المصاحبة التربوية: رؤية تطويرية موسعة

إن رصد التحديات يكتسب قيمته الحقيقية حين يقترن باقتراح حلول عملية قابلة للتنفيذ. لذلك يمكن تبلور استراتيجيات تجويد المصاحبة التربوية ضمن أربعة محاور مترابطة :التكوين، التحفيز، الرقمنة، والشراكة المؤسسية.

# 4.1. تطوير برامج التكوين المتخصص

- التكوين الأولي الإجباري للمصاحبين : ينبغي أن يُعقد قبل بداية السنة الدراسية، ويشمل وحدات حول: التواصل الفعال، وتقديم التغذية الراجعة، وإدارة النزاعات، وتقنيات التقويم التكويني (Ingersoll & Strong, 2011).
- التكوين المستمر :عبر ورشات تكوينية جموية وإقليمية ودورات عن بعد، مع منصات رقمية لتبادل المارسات الناجحة.

بنك موارد وطني : يتضمن دلائل عملية، وتسجيلات صفية، وأدوات للتأمل الذاتي (وزارة التربية الوطنية والتكوين المهنى والتعليم العالمي والبحث العلمي، 2016ب).

إن التكوين ليس مرحلة مؤقتة، بل هو مسار ممني دائم، الأمر الذي يفرض ربط المصاحبة بالتكوين المستمر.

### 4.2. بناء نظام حوافز مادي ومعنوي

- الحوافز المادية :تعويضات واضحة ومتدرجة حسب الجهد المبذول، مع إمكانية تخفيف العبء التدريسي عن المصاحبين.
- الحوافز المعنوية :الاعتراف الرسمي بتجربة المصاحبة ضمن ملفات الترقية، تنظيم احتفالات تكريم، إشراك المصاحبين المتميزين كمكونين في برامج وطنية.

وفقاً لنظرية الدافعية الذاتية(Deci & Ryan, 2000) ، فإن الجمع بين الحوافز المادية والمعنوية يعزز الاستمرارية والدافعية، وهو ما ينقص حالياً في السياق المغربي.

## 4.3. تطوير الأدوات والمنصات الرقمية

- منصة وطنية للمصاحبة :متكاملة، تتضمن مكتبة موارد، واستمارات متابعة إلكترونية، ومنتديات للتواصل بين المصاحبين.
  - تطبيقات محمولة :لتيسير الجدولة الزمنية، تبادل الملاحظات الفورية، وتخزين خطط المصاحبة.
    - التكوين عن بعد :بما يسمح بتقليص الفوارق الجهوية ويعالج صعوبات التنقل.

الرقمنة ليست ترفاً، بل حلٌ هيكلي يعالج قضايا الزمان والمكان، خصوصاً للأساتذة العاملين في المناطق النائية.

# 4.4. تعزيز الشراكة والتنسيق بين الفاعلين

- فاعلون داخليون :الإدارة التربوية، والمفتشون التربويون، ومراكز التكوين، والجمعيات المهنية.
- **اليات للتنسيق** :لجان وطنية وجموية ومحلية تشرف على التخطيط، والتنفيذ، والتقييم الدوري.
- مقاربة تشاركية :حيث لا يُنظر للمصاحبة كمسؤولية فرد، بل كمنظومة فيها جهاعة تعلم محنية متكاملة. النموذج الياباني في Lesson Study يُظهر أن التطوير المهني الفعّال لا يتم بشكل فردي، بل داخل محتمع تعلم مؤسساتي جهاعي .(Lewis, 2002) وهذا ما تحتاجه المدرسة المغربية لتجاوز الفردية.

إن تجويد المصاحبة التربوية رهين برؤية متكاملة لا تقتصر على إصلاحات جزئية (كمنح التعويضات أو إنجاز تكوين سريع)، بل تستند إلى أربعة مداخل استراتيجية :بناء تكوين متين للمصاحبين، وتوفير حوافز محفزة، ورقمنة موارد وآليات المتابعة، واعتاد مقاربة مؤسساتية تشاركية .هذه المداخل تشكل القاعدة التي سينبني عليها النموذج المقترح في الفصل الموالي.

# 5. نموذج مقترح للمصاحبة التربوية التشاركية

# 5.1. الأسس النظرية

يقوم النموذج المقترح على منظور *المصاحبة التربوية التفاعلية*، التي تتجاوز العلاقة العمودية (خبير -مبتدئ) نحو علاقة أفقية تشاركية. ويرتكز على:

- التعلم المتبادل :(Reciprocal Learning) المدرس المصاحب يتعلم بدوره من المدرس الجديد عبر أفكاره وتقنياته الحديثة.(Bandura, 1977)
- التخصيص والفردنة :(Personalization) تكييف خطط المصاحبة وفق حاجات كل مبتدئ وسياق عمله، انسجاماً مع مقاربة التعلم التجريبي .(Kolb, 1984)
  - التقييم التكويني المستمر :عملية غير منقطعة تُقوِّم التقدم وتعدَّل الاستراتيجيات باستمرار.
- مجتمعات التعلم المهني :خلق فضاءات مؤسساتية للتبادل المستمر، كما توصي الأدبيات الحديثة حول التطوير المهني.(Darling-Hammond et al., 2017)

# 5.2. المراحل العملية للنموذج المقترح

| الأنشطة الرئيسية               | الأهداف                            | المدة               | المرحلة     |
|--------------------------------|------------------------------------|---------------------|-------------|
| لقاءات تعارف شخصية، زيارات     | بناء الثقة- تشخيص الكفايات         | الشهر الأول         | 1. التهيئة  |
| صفية استكشافية، إعداد خطة      | والاحتياجات- إرساء عقد             |                     | والتشخيص    |
| عمل مرنة                       | المصاحبة.                          |                     |             |
| ملاحظة صفية متبادلة، تغذية     | -تطوير الكفايات البيداغوجية- تنمية | من الشهر الثاني إلى | 2. المصاحبة |
| راجعة آنية، تخطيط مشترك        | إدارة الصف- تمكين الاستقلالية      | السابع.             | النشطة      |
| للدروس، مجموعات نقاش محمنية    | التدريجية                          |                     |             |
| إعداد ملف إنجاز فردي، تقييم    | -تقويم شامل للتقدم- تحديد مجالات   | الشهران الثامن      | 3. التقييم  |
| متبادل، صياغة خطة تطوير لاحقة، | التحسين المستقبلي- تعزيز           | والتاسع.            | والتطوير    |
| لقاء تكريمي ختامي.             | الاستقلالية.                       |                     |             |

هذا التقسيم المرحلي يعالج إشكالية "التشتت" في المارسات، ويوفر مساراً واضحاً يمكن تتبعه ومقارنته بين مؤسسات وسياقات مختلفة.

# 5.3. أدوات النموذج

- دفتر التعاقد المهني :لتحديد الأهداف ومتابعة المنجزات.
- بطاقات ملاحظة تفاعلية : تركز على ممارات محددة (كالتواصل أو إدارة الصف).
  - دفتر التأمل المهني :أداة تعكس البعد الميتامعرفي في تكوين المدرس الجديد.
    - منصات رقمية :لتبادل الموارد، وجدولة اللقاءات، ورفع تقارير دورية.

هذه الأدوات توفر سياقاً عملياً وتنتقل بالمصاحبة من "خطاب نظري" إلى ممارسة ملموسة قابلة للقياس.

# 5.4. القيمة المضافة مقارنة بالتجارب الدولية

- فنلندا: تركز التجربة الفنلندية على الثقة المهنية والتعاون الأفقي بين جميع الفاعلين داخل المؤسسة، حيث لا يُنظر إلى المصاحبة باعتبارها تقويماً رقابياً، بل دعاً تشاركياً يتيح للمدرس الجديد حرية المبادرة وتحمل المسؤولية .(Sahlberg, 2011) يستلهم النموذج المقترح هذه الفلسفة بجعل العلاقة بين المصاحب والمصاحب علاقة أفقية لا تراتبية.
- اليابان :(Lesson Study) تبني التجربة اليابانية فلسفة التعلم الجماعي المستمر عبر ما يُعرف بـ "الدروس البحثية" Lesson Study، التي تُشرك الأساتذة في ملاحظة متبادلة لدروس واقعية، تتبعها مناقشات تعاونية لتطوير المارسات (Lewis, 2002). يدمج النموذج المغربي هذه الفلسفة من خلال اقتراح مجتمعات تعلم محنية مؤسساتية.
- كندا: تعكس التجربة الكندية أهمية التنوع الثقافي واللغوي، حيث اعتبر احترام الخصوصيات المحلية والجهوية شرطاً لنجاح المصاحبة والتكوين .(Kutsyuruba, 2017) يسعى النموذج المغربي إلى تكييف المصاحبة مع التباينات الجهوية (قروي/حضري، لغوي/اجتماعي) لضان عدالة تربوية أكبر.
- أستراليا: أبرزت البحوث الأسترالية أهمية دمج التكنولوجيا في برامج المصاحبة، خاصة عبر المنصات الرقمية والموارد التفاعلية التي تقلّص الفوارق الجغرافية وتيسر التكوين عن بعد .(AITSL, 2016 ) ويمكن أن يعزز النموذج المغربي هذا البُعد من خلال الدعوة إلى منصات وطنية وتطبيقات مجمولة لتسهيل التواصل والتغذية الراجعة.

ما يميز النموذج المقترح هو أنه لا يكتفي بالاستلهام من تجربة واحدة، بل يُعيد تركيب عناصر متكاملة تتناسب مع واقع المغرب بتنوعه اللغوي والمجالي، مما يجعله أكثر واقعية وقابلية للتطبيق.

إن النموذج التشاركي المقترح يتيح تجاوز محدودية التجارب الحالية عبر الانتقال من المهارسة الفردية والمتفرقة إلى مقاربة مؤسساتية قائمة على: التعلم المتبادل، والتخصيص، والتقييم المستمر، والاستفادة من الرقمنة. وبذلك يتحول الأستاذ المجديد من "متلقي" إلى "فاعل في تكوين نفسه."

# 6. الاقتراحات العملية للتطبيق

# 6.1. على مستوى السياسات العمومية (الوزارة الوصية)

- إطار تنظيمي شامل :إصدار مرسوم يحدد بدقة محام الأستاذ المصاحب، حقوقه وواجباته، وآليات التقييم.(Ingersoll & Strong, 2011)
- ميزانية مستقلة للمصاحبة : تخصيص غلاف مالي واضح لتغطية التعويضات، والتكوين، والوسائل التقنية.
- وحدة وطنية متخصصة :إنشاء جماز على مستوى الوزارة يُعنى بمتابعة برامج المصاحبة وتقييمها سنوياً.
- مؤشرات أداء وطنية :تطوير أدوات قياس لمدى تأثير المصاحبة على الاندماج المهني والتحصيل الدراسي للمتعلمين.(Darling-Hammond et al., 2017)

هذه التدابير تحول المصاحبة من مبادرة ظرفية إلى سياسة بنيوية، مما يعزز الاستمرارية والشفافية.

# 6.2. على مستوى الأكاديميات الجهوية والمديريات الإقليمية

- خطط جموية متايزة : تراعى خصوصيات المناطق (قروية/حضرية، لغوية، سوسيو-اقتصادية).
  - مراكز موارد جموية :تجهيز فضاءات لتوفير دلائل، ووسائط رقمية، وقاعات تدريب مجهزة.
- فرق إقليمية للمصاحبة :تكوين فرق متخصصة تتابع المصاحبين ميدانياً وتضمن تنسيقهم مع المفتشين التربويين والمديريات.
  - فعاليات جموية سنوية :لتبادل التجارب والخبرات الناجحة، وبناء شبكات محنية أوسع.

بهذا تنتقل المصاحبة من مستوى التنفيذ الفردي إلى مستوى التنسيق الجهوي، وهو ما يعزز العدالة المجالية ويحد من الفوارق.

# 6.3. على مستوى المؤسسات التعليمية

- إدماج المصاحبة في مشروع المؤسسة : بحيث تصبح جزءاً من الخطة التربوية السنوية لا مجرد نشاط فردي.
  - دعم لوجستى :تخصيص قاعات أو فضاءات محيأة للقاءات، وتوفير الوسائط الرقمية اللازمة.
- ثقافة مؤسساتية داعمة :تبني ثقافة داخل المؤسسة تقوم على التعاون، وتبادل الخبرة، واحتضان الأستاذ الجديد.
- شبكات تعاون بين المؤسسات :خاصة في المناطق القروية، لحلق فضاءات مشتركة للاستفادة من الخبرات.

المؤسسة التعليمية هي الفضاء اليومي الذي يعيش فيه المدرس الجديد تجربته، لذلك فإن نجاح المصاحبة يقاس بمدى التغيير الذي يحدث داخل ثقافة المؤسسة نفسها.

# 6.4. على مستوى الأفراد (المارسين).

## أولاً: الأساتذة المصاحبون

- الانخراط في التكوين الذاتي المتخصص في محارات التواصل والإرشاد.
  - توثيق التجارب اليومية وبناؤها كخبرة تراكمية.
- اعتاد مقاربة تشاركية مع المدرسين الجدد بدل مقاربة سلطوية تقليدية.

#### ثانياً: الأساتذة الجدد

- الانخراط الإيجابي في العملية والبحث الذاتي عن فرص التعلم.
- طلب التغذية الراجعة بانتظام والتواصل المفتوح حول الصعوبات.
  - تطوير محارات التأمل الذاتي (self-reflection) في الأداء.

#### ثالثاً: الإدارة التربوية داخل المؤسسات

- تيسير الظروف الزمنية (تخفيض ساعات التدريس للمصاحبين).
  - تحفيز المصاحبين معنوياً عبر الاعتراف بمجهودهم.
- خلق مساحات للحوار المؤسساتي بين المصاحب، والمدير، والناظر، وبقية الفريق التربوي.

على المستوى الفردي، تتحقق فلسفة المصاحبة التشاركية حين ينخرط جميع الأطراف كملتزمين بمشروع جاعى، لا كعلاقة أحادية الاتجاه.

تُظهر هذه التوصيات أن المصاحبة التربوية الناجعة ليست رهينة بجهود فردية، بل هي مسؤولية جماعية موزعة عبر مستويات متعددة: من السياسات العمومية إلى الأكاديميات، والمؤسسات، والمارسين أنفسهم. وكل مستوى يرفد الآخر في إطار "سلسلة دعم تكاملي" تجعل من الأستاذ الجديد محور العملية التكوينية، وتُسهم في بناء مدرسة مغربية قادرة على مواكبة رهانات الإصلاح والعدالة التربوية.

#### الخاتمة:

تشكل المصاحبة التربوية إحدى الدعائم الاستراتيجية لتأهيل هيئة التدريس ودعم جودة التعلمات في المدرسة المغربية. فقد بيّنت هذه الدراسة أنّ دور الأستاذ المصاحب، رغم ما يحمله من إمكانات واعدة، ما زال يواجه تحديات متعددة تتعلق بضعف التكوين الخاص، ومحدودية الدعم المؤسساتي، وغياب الحوافز، فضلاً عن إكراهات زمنية ولوجستية (المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي، 2019). هذه التحديات تستوجب رؤية إصلاحية شمولية تُدمج التكوين المتخصص بالمرافقة، وتربط الدعم المادي بالتحفيز المعنوي، في إطار نموذج تشاركي يعترف بالأستاذ الجديد كفاعل رئيس في مساره المهني (Kolb, 1984 :Bandura, 1977).

وتقترح الورقة نموذج "المصاحبة التربوية التشاركية" كخيار بديل أكثر واقعية، يقوم على مبادئ التعلم المتبادل، التخصيص، والتقييم التكويني المستمر. هذا النموذج يتيح الانتقال من منطق التوجيه العمودي إلى منطق الشراكة الأفقية وبناء مجتمعات تعلم ممني داخل المؤسسات. نجاح هذه الرؤية يظل مرهوناً بتوافر ثلاثة شروط أساسية: إرادة سياسية واضحة، واستثمار كافٍ في تكوين المصاحبين وتحفيزهم، وإرساء ثقافة محمنية مؤسساتية داعمة للتطوير المستمر.

وتفتح هذه الخلاصات آفاقاً للبحث المستقبلي في ثلاثة مسارات رئيسة:

- تجريب الناذج المقترحة ميدانياً، مع تقييم أثرها على أداء المدرسين الجدد وعلى تحصيل المتعلمين.
- توظیف التكنولوجیا التعلیمیة لتطویر منصات ذكیة للمصاحبة باستخدام الذكاء الاصطناعي والواقع الافتراضی.
  - دراسة الأبعاد النفسية والاجتماعية المرتبطة بتجربة المصاحبة وأثرها على رفاهية الأساتذة الجدد.

إن المصاحبة التربوية الفقالة ليست مجرد تقنية إدارية، بل استثمار استراتيجي في جودة التعليم. وكل أستاذ جديد ينجح في الاندماج المهني هو في الحقيقة ضان لمتعلمين أكثر تحفيزاً، ولمدرسة مغربية أكثر نجاعة وإنصافاً.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية:

- المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي .(2015) الرؤية الاستراتيجية للإصلاح 2015-2030: من أجل مدرسة الإنصاف والجودة والارتقاء .الرباط: المجلس.
- المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي .(2019) التقرير السنوي حول التكوين في ممن التربية والتكوين .الرباط: المجلس.
- وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني .(2016) . *دليل المصاحبة والتكوين عبر المارسة* .الرباط: المركز الوطني للتجديد التربوي والتجريب.
- وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني والتعليم العالي والبحث العلمي. (2016أ) المذكرة الوزارية رقم 16-095 حول تنظيم سنة التكوين التأهيلي بالمارسة الرباط: الوزارة.

#### المراجع باللغة الأجنبية:

- Australian Institute for Teaching and School Leadership [AITSL]. (2016). Graduate to proficient: Australian guidelines for teacher induction into the profession. Carlton, VIC: AITSL.
- Bandura, A. (1977). Social learning theory. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.
- Bandura, A. (1997). Self-efficacy: The exercise of control. New York: W. H. Freeman.
- Darling-Hammond, L., Hyler, M. E., & Gardner, M. (2017). Effective teacher professional development. Palo Alto, CA: Learning Policy Institute.
- Deci, E. L., & Ryan, R. M. (2000). Self-determination theory and the facilitation of intrinsic motivation, social development, and well-being. American Psychologist, 55(1), 68–78. https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.68
- Ingersoll, R., & Strong, M. (2011). The impact of induction and mentoring programs for beginning teachers: A critical review of the research. Review of Educational Research, 81(2), 201–233. https://doi.org/10.3102/0034654311403323
- Kolb, D. A. (1984). Experiential learning: Experience as the source of learning and development. Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.
- Kutsyuruba, B. (2017). The role of mentoring and induction programs in supporting early career teachers. International Journal of Education Policy and Leadership, 12(8), 1–18. https://doi.org/10.22230/ijepl.2017v12n8a792

- Lewis, C. (2002). Lesson study: A handbook of teacher-led instructional change. Philadelphia: Research for Better Schools.
- Perrenoud, P. (2001). Développer la pratique réflexive dans le métier d'enseignant.
  Paris: ESF Éditeur.
- Sahlberg, P. (2011). Finnish lessons: What can the world learn from educational change in Finland? New York: Teachers College Press.

## كانط وميثودولوجيا تعلم التفلسف

#### بإشراف:

الدكتور محمد الأشهب: أستاذ التعليم العالي الدكتور أحمد الفرحان: أستاذ التعليم العالي

#### فربد طموح

طالب باحث بسلك الدكتوراه-كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية جامعة ابن طفيل-القنيطرة، المغرب

#### الملخص:

تتميز علاقة الدرس الفلسفي (في السلك الثانوي) بتاريخ الفلسفة بالغموض والتوجس، بين الاتجاه نحو خلق تماهي بين هذا التاريخ وبين ما يُدرَّس في الثانويات، أو جعل تاريخ الفلسفة عائقا أمام بلوغ أهداف تعليم الفلسفة وتعلمها. هذا التوجس غير مرتبط بمدرسي الفلسفة والمشتغلين بديداكتيكها فحسب، إنما هو نتاج نقاش فلسفي تاريخي بين الفلاسفة ذاتهم. يتعلق الأمر بالمنهج والطريقة المعتمدة في بناء النسق الفلسفي وفي المارسة التدريسية للفلاسفة أنفسهم. وهو ما ينكشف تاريخيا في النقاش الذي خلقه التوجه الكانطي نحو الدعوة إلى تعلم التفلسف، في مقابل الدعوة الهيغيلية إلى تدريس تاريخ الفلسفة. في هذا السياق تروم هذه الدراسة كشف خلفيات هذا النقاش، وإبراز أوجه التشابه والاختلاف بين الدعوتين. والذي يفضي إلى السياق تروم هذه الدراسة كشف خلفيات هذا النقاش، وإبراز أوجه التشابه والاختلاف بين الدعوتين. والذي يفضي إلى بيان كون كلتاها تقودان إلى نفس الغاية المتمثلة في تمرين العقل على التفلسف، على الرغم من اختلاف منطلقاتها.

#### الكلمات المفتاحية:

كانط - وميثودولوجيا - تَعَلُّم - التفلسف - العقل.

## الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

طموح، فريد. (2025، شنتنبر). كانط وميثودولوجيا تَعَلَّم التفلسف. مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 37-61.

#### المقدمــة:

لم يحظ موقف فلسفي حيال تعليم الفلسفة وتعلمها بالنقد والتأويل، بقدر ما حظي به موقف إيمانويل كانط (Kant Emmanuel 1724-1804) القائل بـ "تعلم التفلسف" بدل "تعليم الفلسفة". ويمكن القول بكل مجازفة أن مقولة كانط هذه قد قسمت تاريخ التعليم الفلسفي والتنظير البيداغوجي للدرس الفلسفي إلى قسمين؛ بين من يمكن تسميتهم بـ "دعاة بيداغوجيا "تَعَلَّم التفلسف"، وهم أنصار التأويل التجزيئي لمقولة كانط من جهة أولى. ودعاة تعليم تاريخ الفلسفة وتاريخ الأنساق الفلسفية أو أتباع الرد الهيجيلي ( Georg من جهة أولى. ودعاة تعليم تاريخ الفلسفة وتاريخ الأنساق الفلسفية أو أتباع الرد الهيجيلي ( Wilhelm Friedrich Hegel 1770-1831 الغموض الناتج، من ناحية عن هذه التأويلات، والمبني من ناحية أخرى انطلاقا من تصورات وتمثلات سابقة حول شكل وبنية الدرس الفلسفي، والذي قد يصل أحيانا حد الإغراق في التِّقْتُوبَيَّة الشكلية لمارسة التفلسف. من هنا ارتأينا مقاربة هذا الموضوع من خلال معاجلة الإشكالية التالية:

كيف ينظر كانط لكل من بيداغوجيا تعليم الفلسفة وبيداغوجيا تعلم التفلسف؟ وهل اعتهاد إحداهما إلغاء للأخرى؟ أم أنه يمكن تأسيس الدرس الفلسفي على تصور يلتقي فيه الجانب التعلمي والجانب التعلمي معا، يكون تعليها للفلسفة وتعليا للتفلسف في الآن ذاته؟ وهل انحياز كانط للطابع التعلمي للدرس الفلسفي يتعارض مع الميل الهيغيلي نحو ربط هذا الدرس بتاريخ الفلسفة وتاريخ الأنساق، أم أنها متكاملان؟ وكيف يؤثر اختلاف المنظوران على الدرس الفلسفي بمدارسنا؟

جوابا على هذه الإشكالية تعين علينا أن نذكر أولا بالسياق الذي جاءت فيه قولة "تعلم التفلسف" الكانطية، لفحص ما إذا كانت تحمّل المعنى الذي اشتهرت به عند المشتغلين بالدرس الفلسفي (بالمغرب خصوصا)، أم أنها قد أُخرجت من سياقها الحقيقي وحُمِّلَت أكثر ماكان يروم صاحبها. ويمكن موضعة هذه القولة ضمن سياقين؛ يتعلق الأول بالسياق التاريخي ضمن نداء الأنوار عامة، وضمن فلسفة كانط بشكل خاص. أما السياق الثاني فيتمثل في موقع القولة داخل نص "نقد العقل المحض"، وضمن إعلان "برنامج دروس للموسم الشتوي 1766/1765". وهو السياق الذي سيقودنا نحو فحص التصور الميثودولوجي لتَعَلَّم التفلسف عند كانط، قبل أن نختم بالرد الهيغيلي على التصور الكانطي، ومناقشة أوجه الاختلاف والتشابه بين التصورين.

أ-كانط (إيمانويل) تقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، عن مركز الإنماء القومي، دون ذكر سنة النشر ورقم الطبعة.
 ينظر كذلك: كانط (إيمانويل) "نقد العقل المحض"، ترجمة غانم هنا، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى 2013.

### 1. السياقين التاريخي والفلسفي لقولة "تعلم التفلسف".

### أ. السياق التاريخي لمقولة "تعلم التفلسف"

تأتي دعوة كانط إلى "تعلم التفلسف" في سياق تاريخي تميز باضمحلال التعليم عموما في ألمانيا والتعليم الفلسفي على الخصوص؛ الأمر الذي يؤكده كانط في مقال: تأملات في التربية" حيث يقول: "لم تكن المؤسسات التربوية معدومة، غير أن غالبيتها رديئة إذ يتم العمل فيها ضد الطبيعة...، ويتبع فيها تقليد القرون الفظة الجاهلة إتباعا أعمى ـ ولكن عبثا ننتظر خلاص الجنس البشري من تحسين تدريجي للمدارس. فلابد من إعادة إنشاء المدارس إنشاء كليا إن أردنا أن يساورنا الأمل في حصول شيء صالح ينبثق عنها"1.

لقد كان مستوى المدارس الشعبية مترديا وكانت تسند محمة التدريس إلى أشخاص غير أكفاء. إضافة إلى أن محتوى التعليم في المعاهد الثانوية قد طغى عليه تدريس اللاتينية بهدف تأهيل الطلاب لدراسة اللاهوت وخوض المجادلات "المدرسية". أما بالنسبة للجامعة فلم يكن يرتادها الطلاب إلا أثناء أوقات فراغهم وبعد انتهائهم من أعالهم وانشغالاتهم الأخرى. ولما كان الوضع على هذه الحال فإن كانط من موقعه، ليس كفيلسوف أو مدرس فحسب، بل كمنظر في التربية، لم يتوقف عند حدود وصف الوضع شبه الكارثي للتعليم الألماني في عصره، بل اقترح ضرورة القيام بثورة شاملة لإصلاح منظومة التربية والتكوين، وهو ما يقتضي بناء المدرسة "وفق منهج حق"؛ بناء يتماشي ومطمح الأنوار.

لم يُعِر كانط عبثا اهتمامه البالغ للتربية، ذلك أن الإنسان "لا يستطيع أن يصير إنسانا إلا بالتربية. فهو ليس لحيل ليس سوى ما تصنع به التربية"<sup>2</sup>. غير أن التربية التي يقصدها كانط هنا هي تربية شاملة للمجتمع وليس لحيل واحد بعينه أو لمجموعة أفراد، فالتربية مشروع مجتمع "الأنوار". إلا أنها " أهم وأصعب مشكلة تطرح على الإنسان. وبالفعل فالأنوار تتوقف على التربية كما أن التربية تتوقف بدورها على الأنوار "<sup>3</sup>. وكانط لا يؤسس للتعليم الفلسفي خارج السياق التاريخي، وبعيدا عن هموم المجتمع ومتطلباته. بل إن كل شيء عنده مرتبط، وما التفلسف والتربية سوى سبيلا بلوغ الأنوار، كما أنه "...لا حاجة لنشر الأنوار إلا إلى الحرية، أي في الحقيقة إلى ما يعنيه هذا الاسم من أمر لا ضرر فيه إطلاقا، أعني حرية المرء في أن يستعمل عقله استعمالا عموميا

<sup>1 -</sup> كانط إيمانويل (2005)، ثلاث نصوص: تأملات في التربية ـ ما هي الأنوار؟ ـ ما التوجه في التفكير؟، تعريب وتعليق محمود بن جماعة: تونس، دار محمد على للنشر، الطبعة الأولى، ص. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص. 14.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص. 17.

في كل المجالات"<sup>1</sup>. التفلسف، التربية، الأنوار، الحرية، ما هي إلا تجليات مختلفة لروح نداء تخلل عصرا بكامله، عصر كانط، عصر الأنوار.

يتاشى تصور كانط لتدريس الفلسفة باعتباره تعلما للتفلسف مع تصوره للأنوار وحداثها المبني على مشروع مجتمعي قائم أساسا على التواصل، ونشر المعرفة والثقافة، ورفضا لكل مجتمع مُعَتَّم يخفي دواليبه وآلياته. وسعيا إلى تقويض كل الأشكال الوسيطة التي تحجب مختلف أنواع الحقائق أمام الذهن البشري. من هنا جاءت دعوة كانط إلى التفلسف بدل الفلسفة؛ أي دعوة إلى البناء من جديد على أسس تنويرية، والتخلص من الوصاية التي يمارسها الفكر القائم والمذاهب الدوغائية، باسم التراث، على الدرس الفلسفي ومتعلم الفلسفة؛ وهي الوصاية التي عَبَر عنها كانط في قوله: " غير أني أسمع الآن من كل صوب هذا النداء: لا تفكر "2. هنا بالذات يمكن موضعة قولة "تعلم التفلسف" تاريخيا في سياقها الصحيح.

## ب. السياق الفلسفي/البيداغوجي لمقولة "تعلم التفلسف"

تَرِد عبارة "تعلم التفلسف" لدى كانط في موقعين أساسين؛ في إعلان دروس للموسم الشتوي 1765. وفي "نقد العقل المحض" الذي كتبه سنة 1781 في طبعته الأولى، لكن فكرته كانت موجودة منذ "دروس الميتافيزيقا". وهي ذات المرحلة التي كتب فيها بعض المذكرات أثناء فترة تدريسه لفترات متقطعة بين 1776 ـ 1787. الأمر الذي يؤكد اختار فكرة الدعوة إلى تعلم التفلسف بدل الفلسفة في ذهن كانط، ومن خلال تجاربه في التدريس والتنظير البيداغوجي. وهذا الأمر يتيح لنا إمكانية الرجوع إلى هذه النصوص، بغية فهم حيثيات هذه الدعوة الكانطية للتفلسف بدل الفلسفة.

يرجع السبب الكامن خلف سوء فهم وتفسير رؤية كانط للتعليم الفلسفي، وربطه بشكل حصري بعبارة "تعلم التفلسف" التي دعا إليها، إلى القراءة الاختزالية لهذا الموقف في غياب تام لرؤية شمولية حول ما قصده كانط، في معرض حديثه عن الإمكانية المتاحة أمام الميتافيزيقا في سيرها نحو العلمية. في ظل إهمال للنسق الفلسفي الكانطي كمحاولة لتأسيس "ميثودولوجيا فلسفية" une méthodologie philosophique تسمح بإمكانية بناء ميتافيزيقا علمية. الأمر الذي يقتضي التوقف عند هذه الحيثيات التي رافقت تأسيس فكرة "إمكانية التفلسف" بدل "تعليم الفلسفة".

لم يقصد كانط بعبارته: " ...لا يمكننا أن نتعلم أية فلسفة..."، إلغاء تاريخ الفلسفة بصفة قطعية لعدم فائدته، والاكتفاء بتعليم محارات عقلية وذهنية مفرغة من كل مضمون معرفى؛ أي ما يدل عليه تتمة قول كانط:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه، ص 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص 87.

"...لا يمكننا والحالة هذه إلا أن نتفلسف". السبب الذي يدفعنا إلى الإقرار بلا مشروعية هذا التأويل وطابعه الاختزالي هو كونه قد أهمل عددا من الإشارات الواضحة التي بدونها يصعب موقعة قول كانط في سياقه الحقيقي، وخير دليل على قولنا هذا، هو تتمة قول كانط الذي يفسر من خلاله تصوره المبدئي للتفلسف باعتباره ممارسة لموهبة العقل. وقد ارتأينا هنا أن نسوق النص في مجمله لنتبين بوضوح موقع الدعوة إلى التفلسف، والأسباب التي يبررها بها كانط بحيث يقول:

"إن نظام كل معرفة فلسفية هو الفلسفة، ويجب أن نأخذها موضوعيا إذا كنا نفهم بها الصورة الأصل لمحاكة كل محاولات التفلسف، محاكمة يجب أن تصلح لإصدار حكم على أي فلسفة ذاتية يكون بنيابها كثير الننوع والتغير. وعلى هذا النحو، فإن الفلسفة هي مجرد فكرة علم ممكن غير معطى في أي محل عيانا (في الواقع)، بل نسعى إلى الاقتراب منه بطرق مختلفة إلى أن نكتشف الدرب الوحيد الذي يؤدي إليه، إنما الذي تخفيه الحساسية، ونحاول أن ننجح، بقدر ما هو مسموح للبشر، بإعطاء نسخة عنه شبيهة بالأصل ما تزال مفتقدة حتى الآن. وحتى الآن، لا يمكن أن نتعلم أي فلسفة؛ إذ أين هي؟ ومن يملكها؟ وكيف نتعرف عليها؟ ولا يمكننا سوى تعلم أن نتفلسف، أعني أن نُمرِّن موهبة العقل في تطبيق مبادئه الكلية على بعض المحاولات التي تمثل لنا إنما دائما مع هذا التحفظ لجهة الحق الذي للعقل في أن يفحص هذه المبادئ حتى في مصادرها فيؤكد عليها أو يرفضها." التي مقبلاً أو يرفضها." التي قطبها أو يرفضها." التي عليها أو يرفضها." المنتخلة على المنتخلة المن

ما الذي يعلنه كانط في هذا القول، ويمكننا بالتالي من وضع تصوره في سياقه الصحيح؟ إن الفلسفة التي يبشر بها كانط هي بمعنى ما محاولة نقدية أولا للأنساق الفلسفية القائمة أصلا، والتي تشكل تاريخ الفلسفة كما تحكيه المؤلفات والكتب الفلسفية وكتب التواريخ. وهي المحاولة التي يضع أسسها "نقد العقل المحض" بما هو "ميثودولوجيا متعالية" لنقد العقل. إنها محاولة لمحاكمة مختلف أشكال التفلسف السابقة عليه، أي قراءة نقدية لتاريخ استعال العقل ولتاريخ الميتافيزيقا. "إن جوهر مفهوم "التفلسف" يقوم إذن في إعادة التفكير عقليا في تاريخ الفلسفة. فهو يؤكد أن " من يريد تعلم التفلسف يلزمه.. اعتبار جميع أنساق الفلسفة بوصفها تمثل تاريخ استعال العقل، وبوصفها كذلك موضوعا يمرن بواسطته موهبته الفلسفية" أما "الفلسفة الحقة" التي يبشر بها كانط فهي مجرد فكرة عن علم يوجد في عالم الإمكان وليس في عالم الواقع. وما دامت هذه الفلسفة غير موجودة سوى في الإمكانات التي سيتيحها "نقد العقل" فكيف يعقل الحديث عن تعليم "فلسفة" غير موجودة أصلا! وعليه فإن الإمكانية الوحيدة المتاحة أمامنا هي محاولة" التفلسف" الذي هو في عمق فكرة كانط "محاكة"

1-كانط (إيمانويل) **نقد العقل المحض**، ترجمة موسى وهبة، عن مركز الإنماء القومي، دون ذكر سنة النشر ورقم الطبعة ص399ـ 400.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - كاك مصطفى (2002)، مشكلة تدريس تاريخ الفلسفة، مجلة فكر ونقد العدد 48، مجلة ثقافية شهرية: الدار البيضاء، دار النشر المغربية، ص 97، (صفحات المقال من 85إلى 102).

نقدية للمحاولات الفلسفية التي يتيحها تاريخ الفلسفة. ويمكن أن نستخلص بوضوح الآن نقطتين أساسيتين: تتمثل الأولى في عدم إلغاء كانط لتاريخ الفلسفة من خلال دعوته للتفلسف، أما الثانية فتتعلق باعتبار "التفلسف" مجرد سبيل يقودنا إلى تأسيس "ميتافيزيقا علمية".

إذا ما عدنا إلى تصور كانط السابق لمقولة "تعلم التفلسف"، يمكن أن نتأكد بوضوح سوء الفهم الذي طاله؛ فهو يؤكد من خلال تتبعه لتاريخ المذاهب والمدارس والتصورات الفلسفية، غياب فلسفة مكتملة أو يمكن عدها كذلك. يرجع السبب بالأساس- إلى غياب مثل هذه الفلسفة التي يمكن أن تشفي غليل كانط- إلى كون مختلف المدارس الفلسفية السابقة قد أخطأت هدفها وسارت في غير الاتجاه الذي كان بإمكانه رفعها إلى مستوى العلم. الأمر الذي دفع كانط إلى طرح سؤاله الشهير في تصدير الطبعة الثانية لمقدمة "نقد العقل المحض": "هل تسلك معالجة المعارف الخاصة بالأمور العقلية (يقصد الميتافيزيقا) درب العلم الآمنة أم لا؟ "أ. وإذا كانت جذور الميتافيزيقا تعود إلى أرسطو فإن كانط قد أحدث ثورة إبستيمولوجية في التعاطي مع التفكير الميتافيزيقي من خلال مساءلة الميتافيزيقا ذاتها عن أسسها العقلية.

لقد كان تقييد كانط للعقل في استعاله النظري في حدود ما تسمح به التجربة، تعبيرا عن صرامة الميتافيزيقا التي تتطلع لأن تصير علما كباقي العلوم السائرة في طور التقدم العلمي والضبط المنهجي. لكن كانط وهو يفكر في الاستعال النظري للعقل، كان مشغولا بهاجس توظيفه العملي الذي لم يكن إقناع القارئ به من دون إفساح المجال للإيمان حتى مع صرامة منهج المعرفة. فمثالية كانط هي تعبير عن الموقف المعرفي الذي يحمع بين الانفتاح الحقيقي على الاعتراضات المتشائمة للعقل النظري، وبين العزيمة المتفائلة لعقل عملي لا يقهر. وهذا المزيج هو الذي يحمي "موقف العقل" الذي هو بطبيعته عرضة للشك ضد اللامبالاة الانهزامية وضد التدمير- الذاتي الساخر². لهذا يُموقع يورغن هابرماس (....-1929 Jürgen Habermas الحقبة الأولى المتفكير "ما بعد الميتافيزيقي" la pensée post-métaphysique في منتصف القرن التاسع عشر انطلاقا من كانط وهيغل على الخصوص. 3 إذ معه (إضافة إلى هيوم ومن بعدهما هيغل) يسير الخطاب العلماني منهجيا مع التفكير ما بعد-الميتافيزيقي جنبا إلى جنب 4.

<sup>.</sup> كانط إمانويل، ن**قد العقل المحض**، ترجمة موسى وهبة، مرجع سابق، ص $^{1}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Habermas Jürgen (2008), *Between Naturalism and Religion Philosophical essays*, translated by Ciaran cronin, polity press., p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- Habermas Jürgen, *Une histoire de la philosophie, tom I, la constellation occidentale de la foi et du savoir*, trad de l'allemand par Frédéric Joly, collection NRF Essais, Gallimard, 2021, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- Habermas Jürgen, *Une histoire de la philosophie*, tom II, la Liberté rationnelle- Traces de discours sur la foi et le savoir, trad de l'allemand par Frédéric Joly, collection NRF Essais, Gallimard, 2023, p 167

الجواب على سؤال: كيف تصير الميتافيزيقا علما؟ يبرر من جمة موقف كانط حيال تاريخ الميتافيزيقا، ويفسر من جمة ثانية سبب فشلها في نهج طريق العلمية المرجوة؛ فهي لم تحظ بعد بالسير على الطريق الآمنة للعلم رغم أنها أقدم عهدا من سائر العلوم الأخرى. ويرجع السبب بالدرجة الأولى إلى تعثر العقل في محاولة معرفة القوانين التي تؤيدها التجربة، وبالدرجة الثانية إلى عدم الاتفاق بين الفلاسفة حول المنهج والموضوع الخاصين بها، إلى درجة أصبحت معها الميتافيزيقا أشبه "بحلبة صراع مخصصة أصلا فيما يبدو لكي يمرن المرء قواه في ألعاب قتالية" ألهذا يرى كانط أن الطريق المتبع من طرف الفلاسفة إلى اليوم هي مجرد خبط عشوائي بين المفاهيم فقط.

لقد أسهمت عملية عزل عبارة كانط" لا يمكننا والحالة هذه إلا أن نتفلسف" عن سياقها النقدي، في تفسير موقفه من التعليم الفلسفي بشكل مجانب للصواب. فلم يقصد كانط إقصاء الفلسفة بما هي مضامين وأفكار معطاة في المذاهب الفلسفية السابقة عليه، إنما رام تطبيق المهارات العقلية النقدية على هذه المضامين الفلسفية، ما دامت لا تتصف بالصبغة العلمية اليقينية، بالرغم من ادعاء بعضها اليقين المطلق. إن دعوة كانط لـ" التفلسف" من هذا المنطلق، أشبه بخارطة طريق نحو إرساء تفكير نقدي أقرب ما يكون إلى الشك المنهجي في صيغته الديكارتية، لكن من منطلق نقدي ترانسندنتالي. إنها تمرين عقلي يمكننا من فحص المعرفة الجاهزة المعطاة، ومن فحص قدراتنا العقلية ذاتها وكشف إمكاناتها وحدودها.

لكي نتعلم فلسفة ما أو نعلمها للتلاميذ، يجب، في نظر كانط، أن تكون هناك فلسفة قامّة بذاتها، إلا أن تاريخ الفلسفة حافل بالأنساق والنظريات المختلفة، والمتعارضة فيما بينها حد التناقض أحيانا كثيرة. إننا على المستوى التاريخي أمام فلسفات وليس "الفلسفة" بهذا المعنى العام. وإذا كنا نعلم بوجود فلسفة حقة تامة ومكتملة صحيحة ويقينية، ومتضمنة في كتاب ما، يمكننا حينها الدفاع عن إمكانية تعليمها للمتعلمين. لكن مثل هذا الكتاب غير موجود، وهذه الفلسفة الجاهزة كمعرفة مكتملة غير متاحة. لهذا وفي انتظار وجود مثل هذا النسق المكتمل، فإننا، في نظر كانط، نسيء استغلال ثقة المجتمع، ونخدع الشباب "الذين عهد إلينا بهم لكي نفي قدراتهم الفكرية، وتكون لديهم القدرة على الحكم الشخصي الكامل الذي يهيئهم للمستقبل ـ بفلسفة تدعي الكتال، فلسفة تصورها آخرون لأجل منفعتهم"2.

يتضح جليا بعد التمعن في هذا القول، مدى صدقية ووجاهة التصور الكانطي حول تعليم الفلسفة الجاهزة؛ إن مبرره هنا واضح، لا وجود لفلسفة جاهزة مدرجة في كتاب محكم التأليف. إضافة إلى ذلك يصرح كانط بأن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -كانط إيمانويل (2013)، **نقد العقل المحض**، ترجمة غانم هنا، بيروت: المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى، ص. 36.

<sup>2 -</sup> منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي ، الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، دون ذكر رقم الطبعة، ص. 293.

محمة أستاذ الفلسفة ليست تعليم المواقف التاريخية للتلاميذ، لأن عمله هنا سيختلط مع مدرس التاريخ من جحة ، وسيكون دون جدوى ما دامت استفادة التلاميذ لا تتعدى مستوى الحفظ والاستظهار من جحة ثانية. إن محمة مدرس الفلسفة وكما يؤسس لها كانط هي إقدار المتعلمين على إصدار أحكام شخصية سواء بصدد القضايا والمواضيع التي يتم تدارسها، أو حيال المواقف والآراء التي يتم استعراضها. القدرة على بناء موقف شخصي هي ما يُنتظر من هؤلاء المفكرين المستقبليين، وليس اجترار المواقف والآراء التاريخية التي صيغت من قبل فلاسفة آخرين وفي ظروف سياقية مختلفة عما يعيشه هؤلاء التلاميذ.

ليس القصد هنا تنقيصا من دور الذاكرة والحفظ، ولا من أهمية التاريخ وعِبَرِه، بقدر ما أنه أساس بيداغوجي وفلسفي لمجتمع التنوير كما تصوره كانط، والذي يكون بخروج الإنسان من القصور الذي هو مسؤول عنه، والذي يعني عجزه عن استعال عقله دون إرشاد الغير¹. خاصة أن شعار التنوير عنده هو "الجرأة على استخدام الفهم بشكل ذاتي.

يندرج (إذا) السياق الفلسفي لعبارة "تعلم التفلسف" ضمن تصور متكامل لماهية الفلسفة، ولمهمتها التاريخية الأساسية المتثناة في وضع الإنسان المستقبلي على المسار الصحيح للتنوير، بما هو خروج عن القصور وتحمل العقل لمسؤوليته التاريخية في إرساء قواعد الحرية الفكرية والذهنية. وتعني حرية التفكير هنا ما سماه كانط في مقالة "ما التوجه في التفكير" بكون العقل" لا يخضع لأي قانون آخر سوى القانون الذي يسنه لنفسه؛ ونقيضها هو قاعدة استعمال العقل بلا قانون "أ. ليس المقصود إذن، كما قد يفهم البعض بحرية التفكير غياب أية قوانين منظمة لهذه العملية، بقدر ما يقصد أن العقل ذاته هو من يسن قوانينه ذاتيا بناء على بنيته الفكرية القبلية.

من هذا المنطلق تتضح العلاقة الوطيدة بين فكرة كانط عن "تعلم التفلسف" ورؤيته لمستقبل الفلسفة، كعلم قائم بذاته يسير على نهج باقي العلوم الأخرى (الرياضيات والعلم الطبيعي) مع وضعه لميثودولوجيا مختلفة عنها، إضافة إلى تصوره للتنوير بما هو تحرير للطاقات الذهنية وبحث ذاتي عن الحقيقة3. مشروع التنوير الذي

<sup>1 -</sup> كانط إيمانويل (2005)، ث**لاث نصوص: تأملات في التربية ـ ما هي الأنوار؟ ـ ما التوجه في التفكير؟** تعريب وتعليق محمود بن جياعة، دار محمد على للنشر، الطبعة الأولى، ص 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص 112.

<sup>3-</sup> أوضح كانط العلاقة بين هذا البحث الذاتي عن الحقيقة والاستعمال الحر والنقدي للعقل في المقال السالف الذكر بقوله: "...أن يفكر المرء بنفسه يعني أنه يبحث عن المحك الأسمى للحقيقة في ذاته (أي في عقله هو) والقاعدة القائلة= بأن يفكر المرء دائما بنفسه إنما هي الأنوار. وهي في سبيل ذلك لا تتطلب قدر ما يتخيله الذين يرون الأنوار في المعارف لأن الأنوار هي بالأحرى مبدأ سالب في استعمال قدرتنا على المعرفة. والشخص الغزير المعارف يكون في العادة هو الأقل استنارة في استخدامها. فاستعمال المرء لعقله هو لا يعني سوى أن يتساءل هو بالذات وفي كل شيء ما الذي ينبغي قبوله...فإرساء الأنوار لدى بعض الذوات هو إذن أمر سهل؛ يكفي البدء في وقت ممكر بتعويد الأذهان الناشئة على مثل هذا التفكير. ولكن

انخرط فيه كانط، في مختلف أعاله الفلسفية، هدفه إرساء منهج فلسفي، أو ميتافيزيقا مسترشدة بنقد العقل المحض. وإن كان دورها سلبيا تقي الشباب من التخبط في الدوغائية والتحذلق في أشياء لا تفهمها"أ. هذا ما دفعنا إلى التأكيد منذ البداية على سوء التأويل الذي حظيت به عبارة "تعلم التفلسف" وإخراجها عن سياقها الحقيقي.

## 2. فصل المقال فيما بين "تعليم الفلسفة" و "تعلم التفلسف" من انفصال واتصال

لقد تبين أن دعوة كانط لـ "تعلم التفلسف" كانت محكومة بشروط بيداغوجية وفلسفية وتاريخية خاصة. وبدون الاحتكام لهذه الشروط والمسوغات يصعب فهم قصد كانط البيداغوجي. وعلينا أن نحدد نقط التقاطع والتمايز بين الدعوة إلى "تعلم التفلسف"، وبين "تعليم الفلسفة" وتحديد الموقف الكانطي من "البداغوجيتين" إن صح التعبير. وهو الإحراج الذي يعبر عنه كانط في "دروس الميتافيزيقا" في التساؤل الآتي: "كيف يمكن تعلم الفلسفة؟ إما أن نستنج المعارف الفلسفية من مصادر إنتاجها الأولى - أي من مبادئ العقل- أو أن نستقيها من الذين سبق لهم أن تفلسفوا. من المؤكد أن أسهل طريق هو الطريق الثاني لكن ذلك لا علاقة له بالفلسفة بمعناها الدقيق"<sup>2</sup>. الاختيار الثاني إذن هو الأسهل، لكن اعتاده في حرفيته وبساطته التامتين يسقطنا في الابتذال والتكرار، ويجعل من المتعلمين مجرد آلات صاء تجتر ما حفظته دون وعي وتأمل. أما الاختيار الأول فرغ وجاهته وصوابه فهو صعب المنال.

يميز كانط بين ما يمكن عده علما قائمًا بذاته مكتملا صرحه، أو على الأقل قد وضع في مساره الصحيح للعلمية، وبين ما يمكن اعتباره سائرا في اتجاهها. ومن ثمة لا يمكن الحديث عن إمكانية تعليم علم ما لم يكن متحققا فعلا ومكتملا، لنتمكن من نقله للأجيال المقبلة. الأمر الذي لا يتحقق في الفلسفة إلى حدود كتابة " نقد العقل المحض". وعلى هذا الأساس يميز كانط بين الفلسفة والرياضيات قائلا: "لا يوجد {إذن} بين كل العلوم العقلية (القبلية) علم يمكن أن نتعلمه سوى الرياضيات وليس الفلسفة على الإطلاق (اللهم إلا تاريخيا)؛ وفيما يخص العقل فإن أقصى ما يمكننا أن نتعلمه هو أن نتفلسف"<sup>3</sup>. يبدو إذن أن الشرط الأساسي لتعليم علم ما هو اتصافه بصفة العلمية وأكتمال نسقه الداخلي، على الأقل على المستوى الميثودولوجي، وبالتالي لا يمكن الحديث عن تعليم للفلسفة إلا بعد بلوغها هذا الهدف، وهو هدف ليس ببعيد المنال بحسب تقرير كانط:

إنارة عصر من العصور محمة تتطلب وقتا طويلا جدا إذ توجد عوائق خارجية كثيرة تمنع من جمة هذا النمط من التربية وتجعله من جممة أخرى أكثر صعوبة". المرجع نفسه، هامش رقم:1، ص. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - كانط إيمانويل (2013)، ن**قد العقل المحض**، مرجع مذكور، ص 46 ـ 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - منصف عبد الحق (2007)، **كانط ورهانات التفكير الفلسفي**، مرجع مذكور، هامش رقم:11 ص 301.

كانط إيمانويل، (1988)، نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص399.

".الواقع أن الميتافيزيقا حسب المفاهيم التي سنقدما عنها هنا، هي الوحيدة بين كل العلوم، التي يمكن أن تسمح لنفسها بأن تعد ببلوغ هذا الكمال في وقت قصير وبجهد قليل يشترط فيه أن يكون جهدا موحدا، بحيث لا يبقى للأجيال المقبلة إلا أن تنسق كل شيء فيه بطريقة تعليمية ليخدم أهدافها، من دون أن تتمكن لذلك من زيادة المضمون أدنى زيادة"، وفي انتظار تحقق ذلك ما يمكن القيام به حيالها هو التفلسف. لكن هل يعني هذا التفلسف من فراغ أي في غياب معرفة فلسفية، وفي غياب حد أدنى من المعرفة التاريخية بالأنساق والمتون الفلسفية؟

يمكن تلخيص جواب كانط عن هذا السؤال في عبارة موجزة: "فنحن لا نصبح أبدا فلاسفة دون معرفة، لكن ليست المعارف وحدها هي التي تصنع منا فلاسفة بالفعل" في كل عملية "تفلسف"؛ وذلك لأن تاريخ والأنساق الفلسفية وإن كانت وحدها غير كافية، إلا أنها أساسية في كل عملية "تفلسف"؛ وذلك لأن تاريخ الفلسفة يقدم مادة معرفية خصبة للقيام ببحوث أولية تنمي القدرة على التأمل والتفكير المنهجي في القضايا الفلسفية. لهذا نعتقد بأنه من المفيد جدا لو برمجت، في مناهجنا التعليمية بالنسبة لمادة الفلسفة، بعض مؤلفات الفلاسفة بالنسبة لمستوى البكالوريا، ودراستها تحليليا ونقديا وتفحص منطلقاتها ومبادئها وفرضياتها ونتائجها، وفي ذلك تحقيق لهدفين؛ فمن جمة أولى يتعرف المتعلمون على بعض الأنساق الفلسفية الكبرى، ومن جمة ثانية يتمرنون على عمليات التحليل والفحص والأشكلة والمقارنة... وغيرها. فنكون قد حققنا بذلك تعليا للفلسفة بما هي معرفة تاريخية وموضوعية، وتعلما للتفلسف بما هو تمرين على القدرات العقلية. ولعل هذا الهدف المزدوج هو ماكان يخطط له كانط بعد إرساء ميثودولوجيا نقد العقل، كي لا يتحول التعليم الفلسفي إلى مجرد درس في التاريخ.

لا يرفض كانط إذن، تاريخ الفلسفة ولا المعرفة الفلسفية رغم مؤاخذاته عليها، ولكن يرفض أن يتحول تعليم الفلسفة إلى مجرد حفظ واستظهار للنصوص والآراء الفلسفية التي لا تمتلك في ذاتها سوى قيمة تاريخية، على اعتبار أن " ذاك الذي حفظ أصلا نسقا فلسفيا وعلى سبيل المثال فلسفة "فولف"(...)، فإنه لن يكون لديه مع ذلك سوى معرفة تاريخية كاملة بفلسفة فولف (...) "3. وكأننا بكانط يخاطب ويصور واقع درسنا الفلسفي اليوم الذي تحول، بفعل هيمنة بيداغوجيا المحتوى، إلى حلبة صراع بين الأطروحات والأنساق الفلسفية، وسردا لما قاله هذا الفيلسوف وما رد عليه به آخر، بصدد هذا الموضوع أو ذاك، دون إعال لموجهات التفكير النقدي والتأمل الشخصي في هذا الخطاب أو ذاك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه، ص 26.

<sup>2 -</sup> منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، مرجع مذكور، ص 292.

 <sup>39 -</sup> كانط إيمانويل (1988)، نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص 399.

لقد كانت هذه الصورة للواقع سببا في دعوة "إيميل دوركاهيم" سابقا، في تقرير شهير حول "تدريس الفلسفة بالثانوي ومسألة التبريز"، إلى تعويض تدريس الفلسفة في الثانوي بتدريس العلوم الإنسانية، وخاصة السوسيولوجيا باعتبارها مادة دقيقة وصارمة تسمح للتلاميذ بضبط نظري وعملي جيد للواقع المعيش. بالمقابل اعتبر "دوركهايم" برنامج الفلسفة الفرنسي متضمنا لقضايا فارغة من المعنى¹. ولعل هذا ما يبرر، من ضمن أسباب أخرى، نفور معظم التلاميذ في مدارسنا من الدرس الفلسفي، خاصة حينا يستشعرون مفارقة القضايا المدروسة لواقعهم اليومي، أو حينا يتحول الدرس الفلسفي إلى مجرد محاضرة في تاريخ الأنساق يستحوذ فيها المضمون المعرفي التاريخي على زمن الحصة، ويتم تغييب ذهن المتعلم بشكل نهائي. أو حين يصير الدرس الفلسفي بالمقابل مجرد حصة في الكفايات والأهداف والمهارات، خلوا من كل مضمون فلسفي. على هذا الاعتبار يمكن فهم "تعلم التفلسف" باعتباره إعادة التفكير عقليا في تاريخ الفلسفة.

ليس التعليم الفلسفي، في نظر كانط، مجرد حفظ واستظهار، ولا هو تَعَلَّم للأفكار الفلسفية الجاهزة، أو مجرد حكاية عن تاريخ الفلسفة في غياب تام لترويض القدرة على النقد والتفكير ذاتيا. "فحتى لو افترضنا أنه توجد فلسفة حقة فنحن بتعلمنا لها لن نمتلك سوى معرفة تاريخية (...) وحتى لو تعلمت فلسفة حقة فيجب على ألا أعتبر ذاتي قادرا على التفلسف"<sup>2</sup>. ذلك أن التفلسف بما هو إعمال لموجمات التفكير النقدي والقدرة على إصدار الحكم الشخصي على القضايا والمواضيع المدروسة، لا يأتي بمجرد الحفظ والاستظهار، أو امتلاك معرفة من مصدر خارجي، بل إنه بالأحرى يحتاج إلى مران دائم لصقل القدرة على التأمل الذاتي والإبداع الشخصي، على اعتبار أن " قدرة التقليد ليست (هي) قدرة الخلق"<sup>3</sup>. فالنسق الفلسفي، محماكان أصيلا لدى الفيلسوف الذي أنتجه وبناه، فإنه يبقى، بالنسبة لمن يتعلمه ويتلقاه، مجرد معرفة خارجية لا تعدو كونها معرفة بالمعطيات التاريخية. "ويمكن لمعرفة ما أن تعطى في الأصل عن أي طريق كان، وتكون مع ذلك تاريخية عند ذلك الذي يملكها عندما لا يعرف شيئا إلا بقدر ما يكون هذا الشيء معطى له من خارج، وعندما لا يعرف شيئا أكثر مما أعطي له ومما تعلمه بالتجربة المباشرة أو بالرواية أو حتى بواسطة التعليم (المعارف العامة)" 4.

يؤكد هذا الطرح أن درس الفلسفة، بما هو مجال للحرية العقلية المتمثلة في التأمل النقدي، يقوم على التفلسف كعملية عقلية نقدية تساؤلية مستمرة، الغرض منها إزالة البداهة عن الأفكار المألوفة والأحكام المسبقة،

الخطابي عز الدين، «رهانات تدريس الفلسفة بالثانوي (التجربتان الفرنسية والمغربية)» ، في: مجلة الملفات البحثية " في تدريس الفلسفة"، مؤسسة مؤمنون بلا حدود، عدد 2015. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نقلا عن: منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، مرجع مذكور، ص. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - كانط إيمانويل (1988)، ن**قد العقل المحض**، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص. 399.

<sup>4 -</sup> كانط إيمانويل (1988)، **نقد العقل المحض**، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص. 399.

والتخلص من هيمنة الحقائق المطلقة بإعادة النظر فيها وجعلها تتسم بالنسبية والقابلية للتجاوز. وهو ما أكد عليه مارتن هيدجر (Martin Heidegger: 1889-1976) في قوله "عندما نتساءل ما هي الفلسفة؟ فإن هدف سؤالنا هو الولوج داخل الفلسفة والإقامة فيها والتصرف وفقها، أي التفلسف<sup>1</sup>. وهنا يبرز مفهوم "التفكير الذاتي" بوصفه تجسيدا للحرية العقلية وللتأمل النقدي، من حيث كونه يسمح للفرد بالتساؤل عن معنى وقيمة وجوده والمشاكل التي تطرحها حياته الشخصية والتزاماته الفردية والجماعية، وذلك عبر حضورها في تاريخ الفلسفة. وبهذا المعنى يجد المُتَعَلِّم نفسه أمام وضعيات تتطلب منه إيجاد حلول لها اعتادا على قدراته العقلية الذاتية.

ليس التعليم الفلسفي مجرد تمرين في الحفظ والتخزين من دون بناء للمعنى حول ما يتم تعلمه، كما أنه بالمقابل ليس مجرد محارات في التحليل والتركيب فحسب، ولا هو مجرد عمليات مفرغة من كل مضمون معرفي. من هنا يحاول كانط المزج بين التَّغلِم والتَّعَلِّم، أي بين إنعاش الذاكرة وصقل الملكات، فليس" للقوى الدنيا، منظورا إليها في حد ذاتها أي قيمة؛ مثال ذلك أن يمتلك إنسان ما ذاكرة قوية، لكنه يفتقر إلى أي ملكة للحكم (...). إن المثل القائل: "نمتلك الأشياء بقدر ما نحفظها في الذاكرة" له حقيقته بطبيعة الحال. لذا فثقافة الذاكرة ضرورية جدا، إذ تجري الأمور بحيث تتبع الفاهمة (ملكة الفهم) أولا انطباعات الحواس، ولابد للذاكرة من أن تحفظها (...). إن الحفظ ضروري جدا، ولكن يجدر ألا يتحول إلى مجرد تمرين كما هو الحال مثلا عندما يطلب حفظ خطابات عن ظهر قلب"2.

يتوقف الأمر (إذا) على التوفيق بين الحفظ والفهم، وكلما كان التَّمَرُّن على إنجاز العمل ذاتيا، كان أكثر مُلكا وفها، وكلماكان التعلم ذاتياكان أكثر ضبطا وأكثر رسوخا. أليس هذا ما أكد عليه أرسطو في قوله: "كل ما هو خير للإنسان ونافع للحياة يكمن في الفعل والممارسة لا في مجرد المعرفة بالخير. فنحن لا نبقى أصحاء عن طريق معرفتنا بالأشياء التي تفيد صحتنا، بل عن طريق تزويد الجسم بها؛ ولا نكون أثرياء عن طريق المعرفة بماهية الثروة، بل عن طريق اكتساب ثروة كبيرة، والأهم من هذا كله أننا لا نحيا حياة جميلة ونبيلة من خلال معرفتنا ببعض الحقائق عن الموجود، بل من خلال عملنا الخير، لأن هذه هي الحياة السعيدة بحق"3. إن تعلم معرفتنا ببعض الحقائق عن الموجود، بل من خلال عملنا الخير، لأن هذه هي الحياة السعيدة بحق"3. إن تعلم

<sup>1 -</sup> الانتصار عبد المجيد (1997)، **الأسلوب البرهاني الحجاجي في تدريس الفلسفة**، الدار البيضاء: منشورات دار الثقافة للنشر والتوزيع، الطبعة الأول، ص. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - كانط إيمانويل (2005)، **ثلاث نصوص: تأملات في التربية ـ ما هي الأنوار؟ ـ ما التوجه في التفكير؟ مرجع مذكور، ص. ص. 48 ـ 49.** 

<sup>3 -</sup> أرسطو، **دعوة للفلسفة**، تقديم وتعليق عبد الغفار مكاوي، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، دون ذكر الطبعة وسنة النشر، ص. ص. 53. 54.

التفلسف" هو نقد للأنساق الفلسفية السابقة، ونقد للعقل ذاته، لقدراته وإمكاناته وحدوده، وهو ما يمكن أن يتم عبر أدوات تساعد على تمرين العقل وتربيته على النقد.

#### ميثودولوجيا التعليم الفلسفي عند كانط بوصفها تمرينا للعقل.

تكمن أهمية "ميثودولوجيا التفلسف" في وضع العقل أمام حقيقة حدوده، سواء من جمة قدراته التي كان يعتقد مع الدوغائية التقليدية أنها غير محدودة، وبإمكانها تجاوز حدود التجربة، أو من حيث الريبية التي تقود إلى هدم كل إمكانية لبلوغ اليقين. لقد أراد كانط ل "نقد العقل المحض" أن يكون بمثابة ضابط للعقل ولإمكاناته وحدوده في نفس الوقت، أو كمشرع للإمكانات المتاحة أمامه لبلوغ اليقين. فليس "نقد العقل" منظومة من المعارف الجاهزة، ولا نسقا ميتافيزيقيا متكاملا، بل إنه توجيه للعقل نحو تصحيح أخطائه ومنع تسرب الأوهام إليه. إن المنفعة الأساسية لفلسفة العقل المحض تكمن في صفته السلبية، أي كبح الميل نحو التوسع إلى ما وراء التجربة، ومنعه من الانخداع بالأوهام والوثوقيات. ومنظومة العقل المحض همتها هي هذه أي "الحرص ومحاسبة الذات"1.

ليست الميثودولوجيا هنا، كما يؤسس لها كانط، سوى مبدأ سالب يمكن العقل من تحصين نفسه من الوقوع في الأخطاء وبمنحه حمية ذاتية، فهو لا يعلمنا شيئا جاهزا، ولا يقدم لنا معارف ومعطيات مكتملة، بقدر ما يوجهنا من جهة أولى نحو مبدأ قصورنا، ومن جهة ثانية نحو مصادر أخطائنا، ومن ثمة يفتح أمامنا السبيل نحو إمكانية بناء معارفنا بأنفسنا. "أسلوب التعليم، الذي لا يخدم إلا حمايتنا من الأخطاء، له أيضا أهمية أكثر بكثير من النصائح الموجبة التي ربما تجد معرفتنا أنها ازدادت بواسطتها" في ويتضح هنا كيف يركز كانط على أهمية "المنهج" الذي يحصن عقلنا من الوقوع في الخطأ، في مقابل التعليم الذي يقدم مجرد نصائح ومعلومات جاهزة. إن جوهر تصور كانط في هذا السياق يكمن بالأساس في تحصين عقول الشباب من كل إمكانية لتسرب دوغائيات وأحكام قبلية جاهزة، من شأنها أن تمارس الوصاية على عقولهم. وحتى إن بدا هذا القرار في حد دوغائيات وأحكام قبلية جاهزة، من شأنها أن تمارسها عليهم التربية الفلسفية، لأنه بإمكانهم في تلك الحالة اتخاذ حينها بمقدورهم التحرر من السلطة التربوية التي تمارسها عليهم التربية الفلسفية، لأنه بإمكانهم في تلك الحالة اتخاذ القرار ذاتيا والتفكير بحرية.

لعل الغاية الأساسية والقصوى من منهج التفلسف هذا، المبني على النقد بالدرجة الأولى، هي جعل المتعلم يفكر ذاتيا؛ أي تمكينه من العدة المنهجية التي تسمح له بمحاكمة المعارف التي يتلقاها من جمة أولى،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - كانط إيمانويل (2013)، ن**قد العقل المحض**، مرجع مذكور، ص. 708.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص. 707.

وتمكنه من بناء معارفه ذاتيا وقبليا من جممة ثانية. فلا قيمة لتعليم فلسفي في نظر كانط ما لم يستهدف هذه الغاية، وهي غاية تتاشى مع تصور كانط للنقد كعملية محاكمة العقل لذاته، وتصوره للأنوار كخروج عن القصور الذاتي، وإعلان استقلالية التفكير عن كل وصاية خارجية.

تكمن أهمية التفكير ذاتيا في القدرة على التحكم في المعرفة التي ننتجها؛ فالمتعلم يكون أكثر ضبطا للمعارف كلماكان مساهما في إنتاجما، وهذا ما نلاحظه كذلك في المواد الدراسية التي يحتك فيها المتعلم أكثر بالتجربة والمارسة. لقد أصبحت البيداغوجيات المعاصرة أكثر وعيا بأهمية المارسة التطبيقية للمعارف، وربط ما هو نظري بالقدرة على الإنجاز، "فالذي نتعلمه أمتن تعلم ونحفظه أحسن حفظ هو الذي تعلمناه نوعا ما بأنفسنا"1.

الغاية الأساسية للتفلسف هي تربية العقل على التعلم ذاتيا، الأمر الذي يقتضي ضرورة تربية هذا العقل بطريقة تمكنه من بلوغ هذا الهدف. فميثودولوجيا التفلسف تستهدف، إضافة إلى التأسيس لمجتمع الأنوار كما سبق وبينا، استعال مجموعة من التقنيات العقلية (كالتعريف والافتراض والحجاج والنقد...) لأجل التفكير في القضايا الفلسفية. لأجل ذلك كان نجاح الدرس الفلسفي الفعلي مرهونا بالمساهمة في تكوين شخصية المتعلم، وهو لذلك يظل مرهونا بنوع العلاقة البيداغوجية التي يقيمها أستاذ الفلسفة ـ باعتباره خبيرا بيداغوجيا² ـ مع المتعلمين، وكيفية تحفيزه لهم وإعدادهم الجيد للانخراط داخل قضايا هذا الدرس واهتهاماته. لذا وجب على مدرس الفلسفة أن يكون محفزا ومولدا لاهتهامات متعلمي التفلسف، بأن يجعل الدرس الفلسفي مكتملا من الناحية المنطقية، وهذا ما يسميه كانط الكال المنطقي للمعرفة عامة، وكذا من الناحية الاستيطيقية وهذا ما يسميه الكال الاستيطيقي للمعرفة عامة، وكذا من الناحية الاستيطيقية وهذا ما يسميه الكال الاستبطيقي للمعرفة عامة، وكذا من الناحية الاستبطيقية وهذا ما يسميه الكال الاستبطيقي للمعرفة عامة، وكذا من الناحية الاستبطيقي للمعرفة.

إن ما يقصده كانط بتربية العقل، يتجاوز مجرد مده بالقواعد المنهجية للتفكير، إلى تأسيس منظومة منهجية شاملة تحكم العقل في توجمه نحو بناء ميتافيزيقا علمية ممكنة. فالمقصود بميثودولوجيا ترنسندنتالية للعقل عند كانط، وكما يصرح هو ذاته، "تعيين الشروط لمنظومة كاملة للعقل المحض. ولتحقيق هذا الهدف، سيكون علينا أن نهتم بعلم، بقانون، بمعارية، وأخيرا بتاريخ للعقل المحض"<sup>4</sup>. لهذا يؤكد كانط على ضرورة النقد الذي يقود إلى العلم بدل الاستخدام الدوغمائي له والذي لا ينتج سوى "مزاعم لا أساس لها"، والتي أفضت في نظره عبر تاريخ الميتافيزيقا التقليدية إلى الريبية.

<sup>1 -</sup> كانط إمانويل «تأملات في التربية» مرجع مذكور، ص. 54.

<sup>2 -</sup> منصف عبد الحق، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، مرجع مذكور، ص.310.

<sup>3 -</sup> نفس المرجع نفس الصفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - كانط إمانوييل (2013)، ن**قد العقل المحض**، ترجمة غانم هنا، مرجع مذكور، ص705.

#### 4. ميثودولوجيا التفلسف كما أسس لها كانط.

يعتبر كانط الميثودولوجيا المتعالية الإطار النظري والبيداغوجي لمنهج موجه أساسا بواسطة قواعد وأدوات نحو تعليم وتعلم التفلسف، وعليه إذا كانت الفلسفة المتعالية تضع ذاتها كأفق نموذجي لكل تفلسف، فإن الميثودولوجيا المتعالية تعتبر ذاتها بمثابة الأفق التوجيهي لتعلم التفلسف، وذلك بتضمنها قواعد تشكل ما يعتبره كانط "منطقا عمليا" شاملا لمجموع تقنيات وعمليات التفكير.

لا ينطلق كانط في رسمه لمعالم ميثودولوجيا التفلسف كما تصورها من فراغ، بل يتوقف عند محطات أساسية منها الإشارة مرة إلى منهج سقراط ومرة أخرى إلى منهج فولف؛ فهو يرى في سقراط نموذج الفيلسوف والمعلم القادر على كشف أغاليط الخصوم، وتهافت معارفهم، ومغالطات حججهم. هكذا يصرح كانط بأنه سيعتمد "الطريقة السقراطية وهي إقامة الدليل الأكثر وضوحا على جمل الخصوم..."1. عملية التطهير المعرفي تقنية اعتمدها سقراط، تساعد العقل على تطهير نفسه من الأوهام المعرفية التي تعيق تقدمه في بلوغ الحقيقة. أما الوجه الآخر للمنهج السقراطي فيكمن في توليد المعارف من المتعلم ذاتيا؛ ما يجعل من المفاهيم الميتافيزيقية مفاهيم قبلية من جمة، ومؤسسة ذاتيا من جمة ثانية. لهذا يؤكد كانط على أنه "ينبغي انتهاج الطريقة السقراطية في تربية العقل. وفعلا فإن "سقراط" الذي كان يسمي نفسه المولد لمعارف مستمعيه، يعطينا في حواراته أمثلة على الطريقة التي بها يمكن أن يوجه التلميذ إلى استخلاص أشياء كثيرة من عقله هو حتى وإن تعلق الأمر بأناس متقدمين في السن"2.

أما النموذج الثاني الذي أعجب به كانط فهو منهج فولف Wolff، هذا الفيلسوف الذي يذكره كانط كثيرا في "نقد العقل المحض" إلى درجة أنه يضع منهجه ومنهج التفلسف الذي يبشر به "نقد العقل المحض" في صف واحد. ومن مميزات منهج فولف، حسب كانط، قدرته الصارمة على تثبيت المبادئ وفق قوانين محددة، ثم ضبط المفاهيم بدقة، الأمر الذي يقود إلى البحث عن براهين صارمة، ما يمكن من تجاوز القفزات المتهورة من المبادئ إلى استنتاج نتائج غير مترتبة عنها منطقيا. أما الذين يرفضون منهج فولف الصارم هذا، ويرفضون معه ميثودولوجيا "نقد العقل المحض" فهم في نظره يستهدفون "التخلص كليا من قيود العلم، وتحويل العمل إلى العب، واليقين إلى رأي، والفلسفة إلى حب الظن "3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -كانط إمانوييل ، ن**قد العقل المحض** (2013) ، ترجمة غانم هنا ، مرجع مذكور ، ص 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - كانط إمانوييل ، **« تأملات في التربية »** ، مرجع مذكور ، ص55.

 <sup>3-</sup>كانط إمانوييل (2013)، نقد العقل المحض، ترجمة غانم هنا، مرجع مذكور، ص51.

يقارن كانط، من جانب آخر، بين المنهج المتبع في الرياضيات ونظيره الممكن في التفلسف، وهل بالإمكان إتباع منهج الرياضيات في إنتاج اليقين في الفلسفة؟ وهو هنا كواحد من أولئك الفلاسفة الذين أعجبوا بنموذج الرياضيات منذ أفلاطون، وراحوا يحاكون منهج هذا العلم في بلوغه اليقين، فأفلاطون مثلا جعل من الدراية الرياضية شرطا أساسيا لدخول أكاديميته، وديكارت الذي يقول في "التأملات" "قد يتوقع مني بعض القراء أن اعطي، هاهنا، دلائل تثبت أن النفس خالدة. لذا كان من واجبي تنبيهم إلى أنني لم أكتب، في هذه الرسالة كلها، شيئا ليس لدي عنه براهين قاطعة. من أجل ذلك رأيتني مضطرا إلى أن أتبع النهج، الذي يقتاس به الهندسيون، وهو يقوم على أن نقدم، بداية، كل ما تتوقف عليه القضية المبتغاة، قبل أن نسارع إلى طلب النتيجة فورا"أ. وسبينوزا الذي "اصطنع في كتاب علم الأخلاق (على حد تعبير جلال الدين سعيد في ترجمته للكتاب) منهج الرياضيين في الهندسة، وأسرف في اصطناع هذا المنهج، حتى لقد جاء كتابه أشبه بكتب علماء الهندسة منه بكتب الفلاسفة، لما تضمنه من تعريفات وبديهيات ومصادرات وقضايا وبراهين وحواشي وما إلى ذلك مما يصطنعه علماء الهندسة في كتبهم ورسائلهم"?

بقدر ما أعجب كانط ذاته بهذا النموذج الرياضي، بقدر ما تصور أنه يصعب بلوغ هذه الدقة وهذا اليقين في مجال الفلسفة. والسبب الأساسي في نظره يعود إلى اعتماد الرياضيات على أدوات من جوهر وصميم هذا العلم، ويصعب تقليدها في مجال الفلسفة. فمتانة المعرفة الرياضية تستند بالأساس إلى "التعريفات والمسلمات والبراهين"، وهو ما لا يمكن اعتماده في مجال الفلسفة. والأمر نفسه ينطبق على محاولة تنفيذ منهج الفلسفة في الرياضيات فهي محاولة فاشلة لا ريب. وبالتالي فالرياضي " بإتباعه منهجه في الفلسفة، لا يبني سوى قصورا من ورق وأن الفلسفة بتطبيقها منهجها في ميدان الرياضة، لا يمكن أن تفعل سوى الهذر"3.

إن الشرط الأساسي للمنهج عند كانط هو "النسقية" أو "المعارية"، والتي تُمكِّن من تحويل المعرفة العامية وغير المنظمة إلى معرفة علمية نسقية ومنظمة. لأنه في غياب هذه "النسقية" يصعب الحديث عن تعليم للميثودولوجيا ولا للتفلسف عبرها 4. وهو التعليم المنهجي الذي يقتضي تخليص العقل من مغالطاته وأوهامه أولا، ثم تربيته وتكوينه عبر تحديد إمكاناته وحدوده في نفس الوقت عبر تمارين.

<sup>1 -</sup> ديكارت روني (1988)، **تأملات ميتافيزيقية في الفلسفة الأولى**، ترجمة كال الحاج، منشورات عويدات، بيروت، الطبعة الرابعة، ص 18. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - اسبينوزا باروخ (2009)، علم الأخلاق، ترجمة جلال الدين سعيد، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى، ص11 ـ 12.

<sup>3-</sup>كانط إمانويل (1988) **نقد العقّل المحض**، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص353.

المرجع نفسه كانط إمانويل (1988) نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، مرجع مذكور، ص 397.

لقد صار التمرين الفلسفي، مع دعوة كانط إلى "تعلم التفلسف"، تمرينا للعقل في بنائه لليقين الفلسفي. وهو، وإن كان لا يضاهي يقين الرياضيات فإنه مع ذلك، لا يحيد عن الدقة المرجوة في أي تفكير نسقي متاسك. إنها دعوة لإعادة النظر في الدرس الفلسفي كتمرين مستمر على التفلسف والتفكير ذاتيا وإعال لموجهات التفكير النقدي، وهي كلها إشارات لا تلغي ما للمضمون المعرفي من أهمية؛ ذلك أنه لا يمكن التفكير في غياب المضمون المعرفي، لكن هذا الأخير ليس هو الهدف والغاية النهائية من الدرس الفلسفي. غير أن دعوة كانط لـ "تعلم التفلسف" بقدر ما خلقت من حاس في صفوف المشتغلين بديداكتيك الفلسفة، بقدر ما ووجهت بالنقد والهجوم خاصة من طرف أتباع الطرح الهيغلي، فإلى أي حد يمكن الحديث فعلا عن، مواجمة بين "تعلم التفلسف" و "تعليم الفلسفة"، مواجمة بين كانط وهيغل؟

## النقد الهيغلي للتصور الكانطي لتعلم التفلسف

تكمن نقطة الحلاف الأولى بين هيغل وكانط في محاولة الأخير الفصل بين الفلسفة والتفلسف، وقد سبق أن رأينا كيف أرجأ كانط تعليم الفلسفة إلى ما بعد تأسيسها أولا، وتأسيس الفلسفة (الميتافيزيةا) يقتضي فحص العقل المنتج لها لتكون علمية وتهتدي بنهج المنطق والرياضيات. كان هذا مبرر كانط في دعوته إلى التفلسف أولا، وهو ما يرد عليه هيغل قائلا: "ينبغي علينا فيا يقول كانط أن نفحص الأداة قبل أن نعهد إليها بالعمل، لأنه إذا لم تكن الأداة صالحة فإن مجهودنا كله سوف يضيع أدراج الرياح...فنحن نستطيع في حالة الأدوات الأخرى، أن نفحص الأداة، وأن ننقدها بطرق أخرى غير استخدامها في المهمة الحاصة التي سنكلها إليها: غير أن فحص ما يسمى بأداة المعرفة هو نفسه معرفة: ومحاولة المعرفة قبل أن نعرف هي أشبه ما يكون بقول القائل: إنتي لا أستطيع أن أغامر بالنزول في الماء قبل أن أتعلم السباحة". هكذا يبدو أن الاختلاف بين الفيلسوفين اختلاف في المنطلقات بالأساس؛ فكانط غير مقتنع بما وصلته الفلسفة من تقدم، معتبرا أن ما وتبين مدى ما يكنه بلوغه، بحيث جاءت الفلسفات المختلفة متعارضة وبعضها يهدم البعض الآخر. عكس هيغل الذي يرى في المارسة العقلية للتفلسف فحصا وبناء لنسق فلسفي في ذات الوقت، كما يرى في الأنساق هيغل الذي يرى في المارسة العقلية للتفلسف فحصا وبناء لنسق فلسفي في ذات الوقت، كما يرى في الأنساق المنهة عليه تمهيدا وبناء يحتاج إلى من يجمع شتاته فحسب.

وتتجلى نقطة الخلاف الثانية بينها في تصور كل منها لتاريخ الفلسفة؛ فكانط يراه مجرد رؤى متعارضة ومواقف متضاربة، وأنساق ينتقد بعضها بعضا، حتى صار من الصعب العثور فيها على نقط اتفاق. أما هيغل

53

 <sup>-</sup> هيغل فردريك (2007)، موسوعة العلوم الفلسفية، المجلد الأول، ترجمة وتقديم إمام عبد الفتاح إمام ، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع،بيروت، الطبعة الثالثة، ص 62.

فيرى في تعدد الأنساق وتضارب الرؤى عنصر غنى أكثر منه عنصر تناقض، كما يرى أنه لا مبرر لرفض العودة إلى تاريخ الفلسفة في تعليمنا للفلسفة بحجة تعارض الأنساق، ففي نظره "هل يرفض من لديه رغبة في تناول الفاكهة ما يقدم إليه من عنب، وكمثرى، وكرز إلخ على أساس أنها عنب، وكمثرى وكرز وليست فاكهة؟ ولكن عندما يكون موضوع البحث هو الفلسفة، فإن حجة الكثيرين وعذرهم أن الفلسفات بلغت من التعدد والكثرة حدا جعل كلا منها مذهبا فلسفيا جزئيا وليس هو الفلسفة"1.

أما نقطة الخلاف الثالثة فتكمن في تصور كانط للتفلسف والتعلم الذاتي باعتباره تمرينا للعقل على التأمل والنقد، وهو نقد لا يوجه إلى المضمون الفلسفي فحسب بقدر ما يوجه إلى العقل ذاته. كما أن غايته خروج الإنسان عن القصور الذاتي والوصاية وتحقيق مبدأ التنوير. بينما يرى هيغل أن الإجراء المعتمد للتعرف على فلسفة غنية بالمضمون ليس شيئا آخر سوى التعلم. "إن الفلسفة يجب بالضرورة أن تدرس وتدرس مثلها في ذلك مثل كل علم. إن الجموح الشقي الذي يدعو إلى أن نربي من أجل التفكير الذاتي والإنتاج الحاص قد ألقى بهذه الحقيقة إلى الظل، كما لو كنت لا أفكر بنفسي، عندما أتعلم ما هو الجوهر وما العلة أو أي شيء آخر، كما لو كنت لا أنتج بنفسي هذه التحديدات في فكري، كما لو كان قد ألقي بها في فكري كما يلقى بالحجارة. كما لو كنت عندما أميز حقيقتها وأدلة علاقاتها التركيبية أو انتقالها الجدلي، لا أكتسب أنا نفسي هذا التمييز ولا أقتنع أنا نفسي بهذه الحقائق! كما لو كنت، عندما أعرف مبرهنة فيتاغورس ودليلها لا أعرف أنا نفسي هذه القضية ولا أوافق عليها"<sup>2</sup>.

لكن نقد هيغل لم يكن منصبا على فكرة الأنوار أو مطلب التفكير الذاتي في حد ذاته، أو على الأقل يمكن القول بأنه في بداية مشواره التعليمي كان متأثرا بكانط مثله مثل معظم معاصريه. وهو إن انتقد فإن نقده موجه للاستغلال السلبي لبيداغوجيا "تعلم التفلسف" كتعلم لمهارات وكفايات مفرغة من كل مضمون معرفي. وقد وصل تأثير كل من كانط والعقليين من فلاسفة القرن الثامن عشر عموما عليه في إقامته به "برن"، حد مقارنته بين سقراط والسيد المسيح، مفضلا الفيلسوف اليوناني قائلا حسب ما يحكيه الدكتور إمام عبد الفتاح إمام في مقدمة ترجمته لكتاب "العقل في التاريخ": " بالطبع لم يسمع إنسان قط أن سقراط ألقى عظاته من منصة الخطابة أو من فوق الجبل، وكيف كان يمكن لسقراط أن يلقي عظاته في بلاد اليونان...؟ إنه لم يستهدف إلا تنوير الأذهان فحسب...كان كل تلميذ من تلاميذه هو نفسه أستاذا..."د. ليس هناك أدل من

<sup>1 -</sup> هيغل فردريك (2007)، موسوعة العلوم الفلسفية، المجلد الأول، ص 69.

<sup>2 -</sup> زرنين محمد، «هيغل، الفيلسوف-المدرس بالجمناز»، مرجع مذكور صص 75. 76.

<sup>3 -</sup> هيغل فريدريك (2007)، محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأول: العقل في التاريخ، ترجمة وتعليق وتقديم إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثالثة، ص 14. 15.

هذا القول على مدى تأثر هيغل بتصور كانط لفعل التفلسف كفعل ذاتي يمارسه العقل المتأمل في غياب وصاية خارجية كتلك التي يمارسها الكهنة.

والحق، كذلك، يقال فقد أسيء فهم كانط، كما أسيء فهم نقد هيغل له، ويرجع السبب الأساسي في سوء الفهم هذا إلى كون كانط كما سبق ورأينا لم يلغ تاريخ الفلسفة، كما لم يلغ المضمون الفلسفي، بقدر ماكان يحاول التمهيد منطقيا لإمكانية نقد هذا المضمون وفحصه " فنحن لا نصبح أبدا فلاسفة دون معرفة. لكن ليست المعارف وحدها هي التي تصنع منا فلاسفة بالفعل". ولا يختلف موقف هيغل عن موقف كانط، حول تعليم الأفكار دون تعليم التفكير؛ فهو بدوره (أي هيغل) يرى" أن الرغبة في الفهم العقلي الشامل، والرغبة في المعرفة هي التي ينبغي أن نفترضها مقدما في من يقبل على دراسة العلوم (يقصد العلوم الفلسفية) من حيث أنها رغبة ذاتية، وليست مجرد الرغبة في تكديس المعارف أو المعلومات"2.

وإذا كان هيغل ينتقد التوجه الكانطي من حيث ميله إلى إرجاء تعليم الفلسفة <sup>3</sup> إلى حين تأسيسها على بنية العقل المحض، فإنه بالمقابل يتجه معه في نفس الخط فيما يخص انتقاد دعاة الحس المشترك وأصحاب المواهب؛ فهو يكتب في "علم ظهور العقل"، موضحا سذاجة هذا الفهم، قائلا: "أوجب واجباتنا اليوم العمل على أن نجعل الفلسفة من جديد أمرا جديا (...)، فقد عم رغم ذلك الاعتقاد في أيامنا بأن التفلسف يدنو مباشرة لكل وافد كما يتيسر له تقدير الفلسفة وذوقها ما دامت له من عقله الطبيعي الوحدة التي يقيس بها الأمور (...). لتشع العلوم الأخرى ما أرادت وراء التقدم مستندة إلى البرهانية دون ما حاجة إلى الفلسفة ـ لهي بغير هذه الفلسفة علوم لا الحياة فيها ولا العقل ولا الحقيقة "4.

## أهمية المعرفة الفلسفية في تعليم الفلسفة

ينظر هيغل لتاريخ الفلسفة نظرة خاصة؛ فهو في نظره يتجاوز مجرد حلبة صراع بين الأنساق والنظريات، ويرتفع به إلى مستوى التطور الكلي للفكرة المطلقة، أو تطور الروح عبر مسار التاريخ؛ فالفلسفة القديمة مثلا "هي الأساس المتين للفلسفة الحديثة، لدرجة أن الأولى متضمنة لا محالة في الثانية وتكون أساسها. وفي هذه

<sup>1 -</sup> نقلا عن: منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، مرجع مذكور، هامش:11 ص، 301.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - هيغل فريدريك (2007)، محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأول: العقل في التاريخ، مرجع مذكور، ص 79.

<sup>3-</sup> يقول عبد الحق منصف موضحا هذه الأولوية: "لا نرى في هذا النقد (يقصد نقد هيغل لكانط حول فكرة "تعلم التفلسف") إلا تأويلا يخرج عن سياق الميثودولوجيا المتعالية. وكانط بإعطائه الامتياز لتعلم التفلسف، لا يلغي تاريخ الفلسفة ولا المعلومة الفلسفية، ولا يقلل من مساهمة ذلك التاريخ في تكوين الثقافة الشخصية للإنسان. غير أن الامتياز الذي يعطيه لتعلم التفلسف يرجع لدواع نقدية فقط". يُنظر:

منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، مرجع مذكور، هامش:47، ص. ص. 303.302.

<sup>4 -</sup> هيغل فريديرك (2001)، علم ظهور العقل، المجلد الأول، ترجمة مصطفى صفوان، بيروت، دار الطليعة للطباعة والنشر، الطبعة الثالثة، ص 58

الحالة فإن العلاقة هي علاقة التطور المتصل لنفس البناء الذي ظل فيه حجر الأساس والسقف والجدران كما هي"1. فرغم ما قد تبدو عليه المراحل التي تتطور فيها الفكرة من عبثية وهيمنة للصدفة والعشوائية، فإن هذا التمظهر لا يبدو إلا لقصير النظر، ولمن لا يدرك الوحدة في التعدد والكلي في الجزئي. فرغم تعدد وتنوع المذاهب الفلسفية المتعاقبة ظل - في نظر هيغل- مبدأ واحد منظم لها وهو تحقق الروح أو الفكرة. ذلك أنه "طوال هذه الآلاف من السنين ظل محندس واحد بعينه يوجه دفة السفينة، ذلك المهندس هو العقل الواحد الحي الذي من طبيعته أن يفكر، وأن يرفع ما هو موجود إلى مرتبة الوعي الذاتي ويصبح هذا الوعي نفسه موضوعا، يرتفع في الوقت ذاته فوقه، ليبلغ مرحلة أعلى من مراحل وجوده"2.

تشكل فلسفة هيغل اكتمال النسق الفلسفي وانغلاق الدائرة، وهي ذات الدائرة التي انتقد القائلين بانغلاقها على نفسها، ففي نظره الفكرة القائلة بانغلاق المذهب الفلسفي وبدايته من الصفر فهي "لا تعقل نمو المذاهب الفلسفية على أنه نمو متدرج للحقيقة، بل هذا التباين عندها ليس إلا علامة على التناقض. إن البراعم تختفي إذا تفتح الزهر وإنه ليحق لنا القول بأن الزهرة تدحض البرعم. كذلك الثمرة إذا ظهرت دحضت الزهرة كأنها صورة زائفة من صور وجود النبات تحل هي محلها كأنها حقيقته "ق. هكذا أصبح بالإمكان الحديث عن تعليم فلسفي للفلسفة، ما دامت قد اكتملت، وربما هذا سبب آخر يدعو إلى اعتبار النقد الهيجيلي لم يكن موجما إلى كانط بالخصوص، ما دام كانط قد اعتبر إمكانية تعليم الفلسفة غير متاحة ما دامت لا توجد فلسفة قائمة الذات ومكتمل بنيانها، وفي نفس السياق اعتبر هيغل أن الفلسفة قد اتخذت صورتها المكتملة مع نسقه الفلسفي هو؛ أي أنها فعلا لم تكن مكتملة مع كانط.

إضافة إلى ما سبق إقراره، من اتفاق هيغل وكانط حول عدم رفضها معا لتاريخ الفلسفة، بالرغم من الأولوية التي يمنحها كل منها لهذا التاريخ في علاقته بالتفلسف، إضافة إلى هذا، يبدو أن التنظير الديداكتيكي للدرس الفلسفي، والذي تمركز حول ربط موقف كانط بتعلم التفلسف وربط موقف هيغل بتدريس تاريخ الفلسفة، قد أهمل وجمة نظر هيغل حيال تدريس تاريخ الفلسفة في الثانوي؛ فهو يميل إلى إقصاء هذا التاريخ من المواد الدراسية للجمناز، بالرغم من أنه يظهر ملائما لغاية التمهيد. والحال أن هيغل، برفضه هذا، يسجل تحفظه التام بخصوص تدريس الفلسفة من خلال تاريخها، لأن من شأن هذا الاختيار أن يسقط المدرس والدارس في فح السرد المجاني والاعتباطي للآراء والمدارس، فتغيب الضرورة وتظهر الفلسفة كتنافر في الآراء، وكاختلافات لا يمكنها إلا أن تستمر، فتسود المواقف المناهضة للفلسفة والمروجة لعدم نفعها \_ وهو فعلا ما

<sup>-</sup> هيغل فريدريك (2007)، محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأول: العقل في التاريخ، مرجع مذكور، ص 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - هيغل فردريك (2007)، **موسوعة العلوم الفلسفية**، الحجلد الأول، مرجع مذكور، ص 68. ً

<sup>3 -</sup> هيغل (2001)، علم ظهور العقل، مرجع مذكور، ص 12.

حدث كما رأينا سابقا من دعوة الوضعيين وعلى رأسهم دوركهايم إلى إلغاء تدريس الفلسفة وتعويضها بالعلوم الإنسانية \_ لا يكون تدريس الفلسفة من خلال تدريس تاريخها فلسفيا إلا في الحالة التي يفترض فيها هذا التاريخ الفكرة التأملية. وهذا ما لا يمكن للجمناز أن يكون مجالا له باعتبار طابعه التمهيدي1.

هكذا يتعين على مدرس الفلسفة أن ينطلق، وبالتدريج، مما هو موجود أمامه من معارف فلسفية، وقيادة تفكير المتعلمين تدريجيا إلى ما هو أكثر سموا أي نحو الفكر. فلا يمكن الحديث عن التفلسف في غياب المضمون الفلسفي، خاصة إذا علمنا أن عقول الشباب مفرغة من المعرفة والثقافة الفلسفية، وبالتالي يجب ملء عقولهم بهذه المعارف قبل الحديث عن إمكانية التفلسف. وما دامت هذه المعارف الفلسفية نتيجة مجهودات متضافرة لعقول من مختلف الأزمنة والأمكنة، فلا يمكن التخلي عنها أو إهمالها، بل هي بالأساس ما يمكن أن يقود هذه العقول الشابة نحو بلوغ مقصدها وتكوينها تكوينا فلسفيا. ذلك أنه "بفعل التعلم تأخذ الحقيقة مكانها في عقولهم التي تتنور بالتدريج وبمجرد أن يمتلئ عقلهم بالأفكار يمكنهم المساهمة في تقدم العلم واكتساب أصالة حقيقية داخله" فتاريخ الفلسفة يتضمن أفكارا عقلية تتعلق بموضوعات، والمتعلم في أمس الحاجة إليها، ومن الأهمية بمكان الاستئناس بهذه المضامين وتعلمهاكي يتسنى لتفكيره النضج أكثر فيصير قادرا على التفكير ذاتيا.

أما الحديث عن إمكان تفلسف المتعلم في غياب مثل هذه المضامين الفلسفية الجاهزة فهو ضرب من الوهم والتحذلق في نظر هيغل، أو هو " نصف تفكير"، تفكير غير ناضج ما دام لا يمتلك أساسا فلسفيا متينا. وللحديث عن إمكانية النقد الفلسفي للمضامين والرؤى الفلسفية يتعين أولا تعلم هذه المضامين قبل إصدار الحكم عليها، مثلها أنه لكي تستطيع صناعة حذاء، عليك أن تتعلم صناعة الأحذية أولا وتتدرب عليها "على الرغم من أن كل شخص لديه القالب الخاص بها في قدميه، ويملك في يديه المواهب المطلوبة لهذه الحرفة"3. لا يتعلق الأمر بكون المعرفة الفلسفية وحدها من تقتضي هذا الإلمام، فالأمر لا يختلف عها هو مطلوب في المعرفة الرياضية بدورها أو أية معرفة أخرى لأنه "ما من أحد يعد محندساكل من أمَّ من الخارج بنظريات أقليدس دون براهينها، أي دون معرفتها من باطن"4. ونفس الأمر ينسحب حتى على المعرفة التاريخية، التي كان ينتقدها كانط على أساس أنها لا ترقى إلى مستوى التعلم الذاتي، يقول عنها هيغل "لكي يتسنى لنا معرفة إحدى هذه

<sup>1 -</sup> زرنین محمد، «هیغل، الفیلسوف- المدرس بالجمناز»، مرجع مذکور، ص 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نقلا عن منصف عبد الحق (2007)، **كانط ورهانات التفكير الفلسفى**، مرجع مذكور، هامش رقم: 47، ص 302.

<sup>3 -</sup> هيغل (2007)، موسوعة العلوم الفلسفية، المجلد الأول، مرجع مذكور، ص 54.

<sup>4 -</sup> هيغل (2001)، علم ظهور العقل، المجلد الأول، مرجع مذكور، ص 38.

الحقائق (يقصد الحقائق التاريخية) تلزمنا مقارنات متعددة ثم مشاورة المراجع أو الأخذ في بعض البحث على نحو أو آخر"1.

#### الخاتمة:

إن تمكن مدرس الفلسفة من تاريخ الفلسفة هو السبيل الأنسب لإمكانية تعليم فلسفي سليم، لكن ليس القصد من ذلك تعليم هذا التاريخ للتلاميذ كأفكار جاهزة وكتاريخ ثابت ومستقر، رغم أنه لا يمكن الحديث عن تدريس فاعل وفعال في غياب حد أدنى من المعرفة الفلسفية التي تمكن المدرس من القدرة على ضبط الأفكار والمفاهيم. ولعل الكثير مما يرتكب من غصب وتحريف للأفكار لناتج عن جمل مدرسي الفلسفة بهذا التاريخ، في غياب تام أحيانا للعودة إلى الأصول الفلسفية، وبتر وتجزيء للنصوص الفلسفية، وتغييب لسياقاتها التي وردت فيها، خاصة حينا يتعلق الأمر بمجرد تتبع حرفي للكتاب المدرسي، الذي وضع أصلا كمعين للتلميذ، حتى صار بقدرة قادر، وعن غير وجه حق، المصدر الوحيد والأوحد للدرس الفلسفي بالمدرسة المغربية.

قد يختلف الفلاسفة، ومعهم مدرسو الفلسفة، بصدد تصورهم لتاريخ الفلسفة وللدرس الفلسفي، لكن اختلافهم هذا هو نشدان لكال الدرس الفلسفي وليس العكس. وإذا عدنا إلى النقاش الدائر حول ما يمكن تسميته به "بيداغوجيا كانط" و "بيداغوجيا هيغل" فإنه وبالرغم من أن القراءات والتأويلات قد صارت في اتجاه خلق تعارض بين موقفي كل من كانط وهيغل حيال تعليم الفلسفة وتعلمها. إلا أن ممارستها التدريسية قد أثبتت تكامل منهجيها وتداخلها في عناصر عديدة. ويمكن توضيح الفرق بين "تعليم الفلسفة" كما دعا له هيغل و "تعلم التفلسف" كما دعا له كانط من خلال مثال بسيط يخص تلامذة الجذوع المشتركة في مدارسنا الثانوية بالدرس الفلسفي:

يمكن المقارنة بين طريقتين في التعامل ديداكتيكيا مع تمثلات المتعلمين لمادة الفلسفة، ومع إشكالية ماهيتها؛ أي بين مدرس يحكي للمتعلمين كيف ظهرت الفلسفة ومتى وأين، ويقدم لهم تعريف أرسطو أو ديكارت أو كانط...لها، وما على المتعلمين سوى حفظ ما قدم لهم. وبين مدرس آخر ينطلق من موضوع / قضية معاشة، ويبدأ في تجميع المعطيات حولها مع تلامذته وتحليلها ومساءلتها ووضع فرضيات بصددها وتبني موقف حيالها والبحث له عن حجج مدعمة والخروج بخلاصات بعد مناقشة مختلف أطراف القضية. يخلص المتعلمون من هذه المارسة التفلسفية إلى أن الفلسفة هي تفكير عقلي تأملي حر ومنظم بصدد قضية من قضايا الوجود البشري والحياة الإنسانية، أي أن التفلسف هو ما كانوا يمارسونه وهم يتحاورون. إننا نكون في هذه الحالة كذلك أمام مقاربتين مختلفتين للتمثلات والتعامل معها؛ إحداها تنظر لها كعوائق أمام التعلم والتعليم، وهي ما

58

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه، ص 37.

دامت خاطئة فيجب التخلص منها. أما الأخرى فتنظر للتمثلات من وجمة نظر معرفاتية في اعتبارها مساعدة على التعلم، وأنها بنيت بشكل خاطئ، ويكفي إعادة النظر في منطلقاتها وتوجيهها وجمتها الصحيحة لإعادة بنائها بشكل فلسفي وعلمي ومنطقي.

## لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية

- 1. أرسطو، **دعوة للفلسفة**، تقديم وتعليق عبد الغفار مكاوي، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، دون ذكر الطبعة وسنة النشر.
- 2. الانتصار عبد المجيد (1997)، **الأسلوب البرهاني الحجاجي في تدريس الفلسفة**، الدار البيضاء: منشورات دار الثقافة للنشر والتوزيع، الطبعة الأول.
- 3. الخطابي عز الدين، رهانات تدريس الفلسفة بالثانوي (التجربتان الفرنسية والمغربية)، ضمن: مجلة الملفات البحثية " في تدريس الفلسفة"، مؤسسة مؤمنون بلا حدود، عدد 2015.
- 4. ديكارت روني (1988)، **تأملات ميتافيزيقية في الفلسفة الأولى**، ترجمة كمال الحاج، منشورات عويدات، ببروت، الطبعة الرابعة.
- 5- سبينوزا باروخ (2009)، علم الأخلاق، ترجمة جلال الدين سعيد، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى.
- 6. كاك مصطفى (2002)، مشكلة تدريس تاريخ الفلسفة، مجلة فكر ونقد العدد 48، مجلة ثقافية شهرية: الدار البيضاء، دار النشر المغربية، (صفحات المقال من 85إلى 102)؛
- 7. كانط (إيمانويل) نقد العقل المحض، ترجمة موسى وهبة، عن مركز الإنماء القومي، دون ذكر سنة النشر ورقم الطبعة.
- 8. كانط (إيمانويل)، نقد العقل المحض، ترجمة غانم هنا، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الأولى 2013؛
- 9. كانط إيمانويل (2005)، ثلاث نصوص: تأملات في التربية ـ ما هي الأنوار؟ ـ ما التوجه في التفكير؟ تعريب وتعليق محمود بن جماعة: تونس، دار محمد علي للنشر، الطبعة الأولى.
- 10. منصف عبد الحق (2007)، كانط ورهانات التفكير الفلسفي، الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، دون ذكر رقم الطبعة.
- 11. هيغل فردريك (2007)، **موسوعة العلوم الفلسفية**، المجلد الأول، ترجمة وتقديم إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثالثة.
- 12. هيغل فريدريك (2007)، محاضرات في فلسفة التاريخ الجزء الأول: العقل في التاريخ، ترجمة وتعليق وتقديم إمام عبد الفتاح إمام، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثالثة؛
- 13. هيغل فريديرك (2001)، علم ظهور العقل، المجلد الأول، ترجمة مصطفى صفوان، بيروت، دار الطليعة للطباعة والنشر، الطبعة الثالثة.
  - 14. زرنين محمد، هيغل، الفيلسوف-المدرس بالجمناز، مقال منشور بمجلة "فكر ونقد" عدد 48.

## المراجع باللغة الأجنبية:

- Habermas Jürgen (2008), Between Naturalism and Religion Philosophical essays, translated by Ciaran cronin, polity press;
- Habermas Jürgen, Une histoire de la philosophie, tom I, la constellation occidentale de la foi et du savoir, trad de l'allemand par Frédéric Joly, collection NRF Essais, Gallimard, 2021;
- Habermas Jürgen, Une histoire de la philosophie, tom II, la Liberté rationnelle-Traces de discours sur la foi et le savoir, trad de l'allemand par Frédéric Joly, collection NRF Essais, Gallimard, 2023.

# التكوين الأساس لمدرسي الجغرافيا في التعليم الثانوي: المعارف النظرية والمعارف الميدانية- التجريبية: تكامل أم تعارض؟ Philippe Hertig<sup>1</sup>

#### ترجمة: مولاي المصطفى البرجاوي

مختبر التربية والعلوم الإنسانية واللغات المدرسة العليا للتربية والتكوين –برشيد جامعة الحسن الأول -سطات

#### الملخص:

تتساءل هذه المقالة عن بعض جوانب التفاعلات والتوترات بين المعرفة العلمية (savoirs) والمعرفة التجريبية (d'expérience للبيداغوجيا (d'expérience) التي يتلقاها مدرسو المستقبل في الجغرافيا بالتعليم الثانوي في التكوين الأساس في المدرسة العليا للبيداغوجيا في كانتون فود" للوزان، سويسرا). بعد عرض تقديمي موجز كانتون فود" التكوين والسياق المؤسسي الخاص بـ"مؤسسة التعليم العالي فود"، نقف بشكل خاص عند ثلاثة عناصر رئيسة لهذا التكوين، وهي التصور النسقي للمعرفة (la conception systémique)، والأداة المساة بالإطار المفاهيمي العاموية ومها المنابعة المتعربة المنابعة المنابعة المنابعة من لدن مدرسي المستقبل في التكوين، ويمكن (d'une séquence didactique). ليتم في الأخير، استحضار أشكال المانعة من لدن مدرسي المستقبل في التكوين، ويمكن قراءة هذه المنابعة المنابع

الكلمات المفتاحية: ديدكتيك الجغرافيا، التكوين الأساس للمدرسين، الإطار المفاهيمي، المفاهيم المهيكلة، المعارف العلمية، ومعارف العمل والفعل.

#### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

البرجاوي، المصطفى. (2025، شتنبر). التكوين الأساس لمدرسي الجغرافيا في التعليم الثانوي: المعارف النظرية والمعارف الميدانية- التجريبية: تكامل أم تعارض؟ مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 62-81.

<sup>1</sup> - Philippe Hertig, 2015, *Des savoir en tensions dans la formation initiale d'enseignants de géographie des degrés secondaires*, TransFormations. Recherches en éducation des adultes – n°13-14.

#### المقدمة:

بادئ ذي بدء "من هو مدرس الجغرافيا الجيد"؟ سألت "آن لورو" (Anne Le Roux) في نهاية كتابها الذي تمحور حول ديدكتيك الجغرافيا، الإصدار الثاني منه يعود إلى عام 2003. والذي توصلت فيه للإجابة التالية: مدرس الجغرافيا "الجيد" "هو الذي يكون قادرا على تقديم تربية جغرافية تسهم في نجاح متعلميه"(Le Roux, 2003, p. 227)، ويفترض أن يكون محنيا في التعلم، [...] وقادرا على النأي بنفسه عن ممارساته، ولديه وضوح ديدكتيكي يتيح له أن يكون مستقلاً وفي بحث دائم، ومنخرطًا في دينامية الابتكار والإبداع المستمر، وأنه قادر على العمل في فريق تخصصي (équipe disciplinaire) أو متداخل التخصصات (interdisciplinaire) (المرجع نفسه، ص 227-229).

هذا يعني أن المدرس "الجيد" يتقن، على المستوى العلمي، المعرفة التي يدرسها/ يعلّمها، وأنه يتقن أيضًا النقل الديدكتيكي، ويعرف كيفية موضعة متعلميه في سياق تعليم مناسب مبني وفقًا للغايات التي تعتمدها المؤسسة المدرسية لتدريس التخصص (المرجع نفسه، ص 229؛ هيرتيج ، 2012 ، ص 7).

في عام 2006، أصدر "جان فرانسوا ثيمين" (Enseigner la géographie : un métier qui s'apprend)، وهو مؤلّف الجغرافيا: محمنة قابلة للتعلم" (Enseigner la géographie : un métier qui s'apprend)، وهو مؤلّف موجّه بشكل رئيس إلى المدرسين خلال مرحلة التكوين الأساسي أو التدريب المهني ، يُبرز المؤلف من خلال هذا العمل - بأسلوب تحليلي مركّب - كيف يمكن لديدكتيك الجغرافيا أن تشكّل "إطاراً مرجعياً قابلاً للتعبئة في التحليلات التربوية، وتسهم في تطوير المارسات التدريسية [...]، شريطة أن تتحرر من المقاربة التقنوية الصارمة" (approche strictement techniciste) لتدريس الجغرافيا "(p. 148).

في إسهام حديث، سلّط ميفيل وتوتيو خييون (Mével & Tutiaux-Guillon) الضوء على الجوانب المهنية والسلوكيات والمارسات المهنية في مقدمة مؤلّفها المخصّص لديدكتيك التاريخ والجغرافيا وتدريسها، حيث عالجا "إشكاليات التدريس الجوهرية: بما في ذلك اختيار المارسات المهنية، وتحديد المحتوى التعلمي، وضبط السلوكيات المهنية، وفهم أبعاد المهنة" (2013، ص.10). ويؤكّد الباحثان لاحقاً على "رؤية إبداعية لمهنة التدريس [...] تقوم على استثار الذكاء النقدي للمدرسين، وتعزيز استقلاليتهم، وإنماء تفكيرهم العلمي..." (المرجع نفسه، ص.13).

تتناول هذه الدراسة تحليل التفاعلات الجوهرية بين المعرفة النظرية والمارسة التطبيقية في إطار البرنامج التكويني لأساتذة الجغرافيا بالتعليم الثانوي، كما يُنفذ في المدرسة العليا للبيداغوجيا (HEP Vaud) بسويسرا".

تستعرض هذه الدراسة بعد تقديمها للإطار النظري وأهداف البرنامج التكويني في المدرسة العليا للبيداغوجيا (HEP Vaud) ، المحاور الأساسية لتكوين مدرسي الجغرافيا، مع تركيز خاص على البنية النسقية للمعرفة وأداة الإطار المفهومي والمبادئ الأساسية لبنية تخطيط المقطع الديدكتيكي. كما تحلل مظاهر المقاومة التي تعكس التوتر بين المعرفة التطبيقية والنظرية، مقترحةً مقاربةً تكامليةً تتحول فيها هذه التوترات إلى روابط دينامية بدلاً من اعتبارها معوقات.

من المناسب أيضًا أن نلفت النظر إلى أن هذا الإسهام لا يستند إلى بيانات بحثية تم جمعها وتحليلها من خلال منهجية صارمة. بل يتعلق الأمر بتأملات تعبر عن وجمة نظر نقدية للمدرس حول جوانب معينة من ممارساته.

يطرح منسقو الملف الموضوعاتي في مقدمته إشكالية تعدد المعارف (Jorro) التي يطرح منسقو الملف الموضوعاتي في مقدمته إشكالية تعدد المعارف (Jorro) وتوتيو- يستند إليها المدرسون، سواء كانوا في مرحلة التكوين الأساسي أو خارجها. ويقترح جورو (Tutiaux-Guillon) وتوتيون غييون (Tutiaux-Guillon) ، أو بالأحرى يستحضران، أنماطاً متعددة من معارف المدرسين مع تقديم الخصائص الأساسية لها بشكل تركيبي. وعليه، سنقتصر هنا على الإشارة المختصرة إلى الأعمال التي تم الاستناد إليها في هذه الورقة البحثية".

اقترح منسقو هذا العدد التمييز بين: المعارف التي سيتم نقلها، ومعارف التكوين، ومعارف التدريب. كما يستندون في ذلك إلى التصنيف الذي طورته(Altet, 2012) ، والذي تميز بين:

المعرفة النظرية (المعدة للتدريس والمُدْرَسة)،

والمعرفة العملية (المتعلقة بالمارسة والنتائج المترتبة عليها).

يعتبر ((Saussez et Paquay, 2004) المعرفة المهنية مزيجًا من التصورات والقناعات والمعرفة العلمية، حيث يستند هذا التصور إلى أعالٍ عديدةٍ تُسلِّط الضوء على الدور بالغ الأهمية الذي تؤديه القناعات في عملية التكوين المهني للمدرسين. ويقود هذا التمييز المؤلِّفين إلى الفصل بين المفاهيم اليومية والمفاهيم العلمية، متابعين في ذلك خطى فيجوتسكي ( Vygotsky, 1930/1985) وبرونر ( .(Durand, 2008في حين يتساءل (Durand, 2008) عن ثنائية المعرفة العلمية والمعرفة التجريبية، مُؤكِّدًا على أهمية تحليل النشاط الصادر عن الفاعلين (ص 35).

تزخر الأدبيات البحثية في مجال معارف المدرسين بكمٍّ وفيرٍ من الأعال في المناطق الجرمانية والأنجلوسكسونية، وكذلك في العالم الفرنكفوني. ولا يُستغرّب أن يُركّز العدد الأكبر من هذه الدراسات - على مدى العقدين الماضيين فما فوق - على المكونات المختلفة للكفايات المهنية للمدرسين، حيث تم تحليلها عبر نماذج بحثيةٍ متباينةٍ في كثير من الأحيان ( .(Baumert & Kunter, 2006 واعتمد هنا تحديدًا على النموذج Hellberg-Rode, Schrüfer & وطبّقته Riese & Reinhold (2010) . Hemmer (2014)

يبدو هذا النموذج مُلامًا من وجمة نظر تطبيقية، نظرًا للصلات الوثيقة بين الجغرافيا المدرسية من جمة، والتربية من أجل المواطنة من جمة أخرى. فهو يُميِّز بين:

- القدرات المعرفية والمعارف المهنية للمدرسين: التي تشمل المعرفة العلمية التخصصية، والمعرفة الديدكتيكية، والمعرفة البيداغوجية)،

- والقدرات المرتبطة بالدافعية والإرادة والاتجاهات الاجتماعية لدى الفرد، والتي تُظهِر أنظمة التصورات التي يستند إليها.

## مقاصد التكوين، السياق المؤسسي (INTENTIONS DE FORMATION, CONTEXTE): (INSTITUTIONNEL):

صُمِّمَ التكوين الديدكتيكي لمدرسي الجغرافيا في المدرسة العليا للبيداغوجيا ( (HEP Vaudلإعدادهم للتفكير في تدريس هذا التخصص وتطبيقه عمليًا، مما يسهم في تمكين المتعلمين من فهم علاقات المجتمعات بالمجال المكاني ( .(Hertig, 2012, 2014) وعليه، يجب أن يُنظَم تعليم الجغرافيا وتعلَّمها وفقًا للغايات التربوية للمؤسسة المدرسية، المستندة إلى أربعة مبادئ مركزية (Hertig, 2012)

\*إضفاء المعنى على التعلُّم: تُصمَّم أي منهجية ديدكتيكية (سواءً على مستوى جزء من الدرس، أو درس كامل، أو وحدة تعليمية) وتُنفَّذ بشرط ضان إضفاء معنىً حقيقيّ على تعلمات المتعلمين.

\*الارتكاز على المفاهيم المهيكلة: تعتمد المنهجية على المفاهيم البنيوية للجغرافيا كأدوات تفكير إجرائي، تُمكِّن من ربط مكونات المعرفة الجغرافية (المفاهيم، العمليات، الأدوات، والقدرات المستعرضة).

\* إنماء محارات الأشكلة وحل المشكلات: يُنظّم الدرس بطريقة تُتيح مجالاً للتدرُّب على صياغة الإشكلة) وبناء حلول للمشكلات.

يُبيكل التكوين الأساس الذي تقدمه المدرسة العليا للبيداغوجيا بـ"فود" HEP Vaud في ثلاث مجموعات رئيسة مخصصة على التوالي للتكوين في علوم التربية، والتكوين في الديدكتيك التخصصي، والتكوين

العملي. وتُقسم هذه "الأقطاب" نفسها إلى مجزوءات بعضها اختياري. هناك أيضًا وحدة خاصة لإنجاز بحث ممنى للحصول على دبلوم1.

يتطلَّب مبدأ التكوين التناوبي إقامةَ صلاتٍ عمليةٍ بين التكوين ديداكتيكي المقدَّم في المدرسة العليا للبيداغوجيا (HEP) والمارسة المهنية في المؤسسات التعليمية، وهو ارتباطٌ غيرُ تلقائيِّ دامًاً. صُمِّمت جميع برامج التكوين في المؤسسة وفق إطارٍ مرجعيِّ للكفايات المهنية، يغطي جميع أبعاد المهنة ويتضمَّن إحدى عشرة كفايةً رئيسةً مُقسَّمةً إلى مكونات.

ويعتمد التكوين الديداكتيكي لمدرّسي الجغرافيا بالتعليم الثانوي على وحدتين دراسيتين إلزاميتين:

- يُخصَّص الفصل الدراسي الأول لمناقشة العلاقة بين المعرفة العلمية والمعرفة المُدَرَّسة، والمبادئ الأساسية لبناء التدريس.

- بينما يُركِّز الفصل الدراسي الثاني على تحليل العُدَّة الديدكتيكية، بما فيها أدوات التقويم وتنظيم التعلَّم. يُلخِّص الجدول (1) مُحتوى هاتين الوحدتين.

الجدول 1. المحتوى الرئيسي لوحدتي ديدكتيك الجغرافيا

| المحتويات الرئيسة                                                        | الفصول الدراسية           |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| العلاقة بين المعرفة العلمية والمعرفة التي يتم تدريسها.                   | الفصل الأول<br>Semestre 1 |
| التصور النسقي للمعارف.                                                   |                           |
| الإطار المفاهيمي، أداة أساسية لمدرس الجغرافيا.                           |                           |
| المبادئ الأساسية للتصميم والهيكلة والتخطيط للتعليم.                      |                           |
| (Epistémologie de la géographie scolaire) ابستمولوجيا الجغرافيا المدرسية |                           |
| العدة التي تركز على الإشكالية والأشكلة ( Dispositifs favorisant la       |                           |
| (problématisation et enjeux de la problématisation                       |                           |
| الرهانات الديدكتيكية والمنهجية والقيمية لاستخدام الصورة ( Enjeux         |                           |
| (didactiques, méthodologiques et éthiques de l'usage de l'image          |                           |
| تحليل نقدي للموارد التعليمية (بما في ذلك الكتب المدرسية)                 |                           |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - Le lecteur intéressé trouvera des informations détaillées sur les *cursus* de formation en question en consultant le site internet de la HEP Vaud. Le lien suivant donne accès aux rubriques relatives au Master enseignement secondaire I et au MAS/Diplôme d'enseignement secondaire II : http://www.hepl.ch/cms/accueil/formation/offres-formation-de-la-hep-vaud.html

| المحتويات الرئيسة                                                       | الفصول الدراسية |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Analyse critique de ressources didactiques (y compris                   |                 |
| manuels scolaires)                                                      |                 |
| عدة تقويم التعلمات وتنظيمها ( Dispositifs d'évaluation et de            |                 |
| (régulation des apprentissages                                          |                 |
| العدد الديدكتيكية المتنوعة (Dispositifs didactiques divers):            |                 |
| العمل في مجموعات (travaux de groupes)                                   |                 |
| (travaux de recherche des élèves) الأعمال البحثية للطلبة                |                 |
| العمل خارج الأسوار (travail extra-muros)                                | الفصل الثاني    |
| (jeux de simulation) ألعاب محاكاة                                       | Semestre 2      |
| لعب الأدوار (jeux de rôles)                                             |                 |
| المقاربات القائمة على المشاريع، المتداخلة والعابرة للتخصصات ( approches |                 |
| (par projets, inter- et transdisciplinarité                             |                 |
| تكنولوجيا المعلومات والاتصالات (TICE)                                   |                 |
| تحليل نقدي للموارد التعليمية (خاصة الرقمية منها) Analyse critique de    |                 |
| ressources didactiques (notamment numériques                            |                 |

يتم هذا التكوين المهني من حيث المبدأ على مدى عام واحد للطلبة الذين يعتزمون التدريس في الثانوي العالمي (ما يسمى في المغرب الثانوي التأهيلي وما يعادل المدارس الثانوية في فرنسا)، وأكثر من عامين لأولئك الذين يهدفون إلى الحصول على درجات ثانوية أقل (الفصول الخامسة والرابعة والثالثة في فرنسا). ويجب أن يكون الأول حاصلًا على درجة الماستر في الجامعة بما في ذلك الجغرافيا (مع ما لا يقل عن 30 ساعة معتمدة من ECTS على مستوى الماستر في التخصص)، والأخير على الأقل درجة البكالوريوس الأكاديمية (الإجازة في المغرب) بما في ذلك الجغرافيا.

يجب أن يكون مدرسو الجغرافيا، في نهاية تكوينهم الأساس، قادرين على تصميم منهجية للتعليم والتعلم متسقة مع الغايات التي تحددها المؤسسة المدرسية للمادة الدراسية، والتي تتكون من ثلاثة أنواع: أهداف تراثية ومدنية، وفكرية ونقدية، وعملية ( Audigier).

<sup>1-</sup> تنطبق هذه التصنيفات الثلاثة للأهداف على جميع المواد الدراسية في تخصصات العلوم الإنسانية والاجتماعية.

كما أن إدراج مادة دراسية في المنهاج الدراسي يقوم على نظام مرجعي مركب، يستند إلى عدة محاور: المشروعية العلمية، والاجتماعية، والفكرية، والتربوية (أوديجيه، 2001). لذا ينبغي لمدرس المستقبل أن يطور ممارساته التبصرية وقدرته على النظر الشمولي في ممارساته التعليمية، عبر طرح تساؤلات نقدية حول:

- العلاقة بين المعرفة العلمية والمعرفة المدرسية،
  - المنفعة والقيمة المجتمعية للمادة الدراسية،
    - المضامين القيمية التي يروج لها،
- والأطر النظرية المُتعلقة بعمليتي التعلّم والتعليم...

ينطوي تدريس الجغرافيا على [...] مساءلة جوهر التخصص وتمحيصه؛ لتمكين المتعلم من صياغة فهم ذاتي لعلاقته بالعالم والمجتمعات" (p. 37 ،2012 ، Hertig)،). ويتم ذلك عبر تفكير ديدكتيكي ومنهجي يتستند إلى أحدث النظريات التربوية، لضان تقديم معرفة جغرافية حيوية ذات معنى وذات صلة بواقع المتعلمين، بدلاً من معارف مجردة وغير قابلة للتطبيق".

من منظور التكوين الأساس، هذا يسائل على وجه التحديد المعرفة التي يجب على مدرسي المستقبل بناؤها وتملكها، والمعرفة النظرية المناسبة (للتدريس والمعدة للتدريس) والمعرفة العملية/ المارساتية (حول المارسة المنبثقة منها) لاستخدام تصنيف (Altet (2004).

يتم تقديم ثلاثة موارد أساسية لهذا الغرض، وتشكل العناصر الرئيسة لوحدة الفصل الدراسي الأول من التكوين المقدم في (HEP Vaud): العمل يشمل التصور النسقي للمعارف ودور المفاهيم المهيكلة للتخصص، والأداة المساة بالإطار المفاهيمي، ونموذج لهيكلة حصة تعليمية- تعلمية في الجغرافيا. سنتعرض لها فيما سيأتي بشكل تركيبي، قبل أن نتطرق إلى بعض الأمثلة لمانعة المدرسين في التكوين على استخدام هذه الموارد، للمقاومة/ المانعة التي قرأتها باعتبارها مظاهر للتوتر بين المعرفة العلمية والمعرفة العادية حول "التعليم".

المعارف المهنية من أجل البناء (Des Construction de savoirs professionnels À CONSTRUIRE):

تتركّز المارسة الجغرافية الحديثة على تحليل شبكة العلاقات المتبادلة بين الإنسان والمجال، وكذلك بين الأفراد أنفسهم ضمن هذا المجال، مع تطوير منهجيات علمية لفهم هذه العلاقات ( Collet & Hertig )

1998)1.حيث تُحدّد هذه الروابط المعقدة والمتداخلة عبر تفاعل دينامي لمجموعة كبيرة من العوامل في حالة تحوّل مستمر ".

ويستلزم دراسة هذا الموضوع أدواتٍ معرفيةً (outils cognitifs) تتيح للمتعلم ببناء ذلك الكمّ المُتدفّق من المعلومات. ويأتي التصوّر النسقي للمعارف - المستند إلى مفهوم التفكير المركب عند إدغار موران ( 1999 ، Morin ، 2005) - كأحد أكثر المقاربات نجاعةً في معالجة هذه الإشكالية".

تندمج المعارف الجغرافية في هذا المنظور - الذي يمكن تعميمه على تخصصات علمية أخرى - ضمن نسق دينامي يزاوج بين ثلاثة أبعاد أساسية:

- البعد المفاهيمي (استيعاب الحقائق والعمليات)؛
- البعد المنهجي (إتقان أدوات البحث الجغرافي)؛
- البعد المهاراتي (الكفايات التحليلية الشاملة)".

لا يُعتبر الاكتفاء بحفظ المفاهيم أو إتقان المهارات التقنية (مثل قراءة الحرائط أو الصورة)، كافيًا لامتلاك معرفة جغرافية حقيقية. فمعرفة أن باريس عاصمة فرنسا تبقى مجرد معلومة معزولة، كما أن تحديد موقعها على الحزيطة لا يتجاوز كونه ممارسة تقنية بسيط (savoir-faire). أما المعرفة الجغرافية الحقيقية فتنشأ عندما نربط هذه العناصر المنفصلة ضمن ضمن نسق متكامل، هذا النسق وحده يُتيح فهم الأسباب الكامنة وراء كون باريس عاصمةً لفرنسا، ودراسة أدوارها المتعددة عند مستويات مختلفة (محلية/وطنية/عالمية)، وبالتالي بناء معرفة جغرافية حقيقية".

#### يكننا من:

- فهم العوامل التاريخية والجغرافية التي جعلت باريس عاصمة.
  - تحليل أدوارها المتعددة المستويات.
  - تفسير التفاعلات المكانية المرتبطة بها.
- وهو ما يُنتج معرفة جغرافية قائمة على الفهم والتحليل لا على التلقين".

<sup>-</sup> سنتعرف في هذه الجملة على التأثير القوي لتعريف موضوع الجغرافيا الذي اقترحه رافستين (Raffestin) وتوركو (Turco)

وتتكامل المعرفة الموضوعية والأدوات والقدرات المستعرضة عبر المفاهيم المهيكلة للمادة الدراسية والتصور النسقي ( 2012 ، Hertig )). حيث تعمل خصائص طريقة التفكير في التخصص/ المادة الدراسية والتصور النسقي للمعارف، يجعل المفاهيم المهيكلة ترتبط بالأسئلة المركزية الخاصة بالتخصص المعني، وعلى سبيل المثال الجغرافيا1. إنها تساعد المتعلم على الربط وتنظيم تصوراته ومفاهيمه وأدواته وقدراته المستعرضة؛ وبالتالي تسمح له ببناء فكره، في جميع مراحل الاستدلال "الجغرافي"، من مرحلة الأشكلة ( problématisation إلى معالجة المعلومات الضرورية لبناء إجابات للأسئلة المطروحة ( problématisation des informations nécessaires à la construction des réponses aux questions)، ثم إلى التركيب (synthèse) وإعادة استثار المكتسبات (posées)، ثم إلى التركيب (synthèse).

تبين من خلال التحليل السابق أن هذا التصور النسقي للمعرفة يُشكِّل قطيعةً إبستمولوجيةً جذريةً مع المنظور الوضعاني (tradition positiviste)، الذي ساد في صياغة المناهج الجغرافية المدرسية؛ الذي كان يركز على حفظ المعرفة الجغرافية الجامدة، إهال البناء الفكري النقدي، وغياب الربط بين المعرفة والواقع المعيش...

ويعد التطبيق العملي، والنقل الإجرائي للتصور النسقي للمعارف والإطار المفاهيمي أداة ديدكتيكية أساسية لمدرس الجغرافيا. إنه يتيح مواجمة التحدي المتمثل في تركيب المواضيع التي يتم التعامل معها في الجغرافيا بمساعدة المدرس على تحديد صريح لمختلف مكونات المعرفة التي سيتم تدريسها (المفاهيم والأدوات والقدرات المستعرضة والمفاهيم المهيكلة).

<sup>1-</sup> المفاهيم المهيكلة للجغرافيا المعتمدة في سويسرا الفرنسية منذ 1990 القرن الماضي هي: التوطين (localisation)، والفاعلون(acteurs)، والقصديات (échelle)، والتمثيل(représentation)، والأفعال المجالية (actions spatiales)، والمتياس(échelle)، والانتشار(diffusion)، للاطلاع على عرض أكثر والتفاعل(interaction)، والاستقطاب(polarisation) والتراتبية(hiérarchisation)، والاستقطاب(jularisation) والتراتبية (2012 Hertig)، وتُستخدم هذه المفاهيم أيضًا بوصفها عناصر

هيكلية للمناهج الدراسية، ولا سيما الجغرافيا في خطة الدراسات الروماندية (PER). 2- لقد ترجم هذا المنظور الوضعاني نفسه عبر:

<sup>1.</sup> مبالغة في التركيز على الجوانب السطحية: حشو المصطلحات والمفاهيم، تكديس الحقائق المجردة، الاهتمام بالمظاهر الشكلية للمعرفة...

<sup>2.</sup> **محدودية المقاربة الديدكتيكية**: اقتصار العملية التعليمية على الحفظ الآلي، إهمال البناء الفكري النقدي، غياب الربط بين المعرفة والواقع المعيش...

<sup>3.</sup> تأثيرات سلبية على المارسة البيداغوجية: تحويل الجغرافيا إلى مادة وصفية جامدة، إفراغها من أبعادها التحليلية والتفسيرية، حرمان المتعلمين من تطوير محارات التفكير العليا.

في مقابل النموذج المعرفي النسقي الجديد الذي يؤكد على :الفهم العميق بدلاً من التلقين، والربط السياقي بدلاً من العزلة المعرفية، والبناء الفكري النشط بدلاً من التلقي السلب، و التركيب والتحليل بدلاً من التجميع والحفظ...

وتنطلق عملية بناء الإطار المفاهيمي من التفكيك المنهجي للمعرفة عبر آلية النقل الديدكتيكي التصاعدي ( Bronckart)، التي تمكن المدرس من: استخلاص عناصر المعرفة العالمة التي يجب تعبئتها لفهم مداخل ومخرجات الموضوع المدروس، وفهم سياقه الشامل (أصوله وتطوراته)، وإعادة صياغة المحتوى صياغة ديدكتيكية تتناسب مع مستوى المتعلمين ( Hertig )،

وتشكّل العناصر المحتفظ بها الإطار المفاهيمي الذي يمكن تمثيله في شكل جدول أو مخطط توثيقي، وفقًا لأنماط التمثيل المعرفية المفضلة لدى كل مدرس. وتبرز أهمية هذه الأداة في جميع مراحل الإعداد والتخطيط للتدريس، بدءًا من التفكير الإبستمولوجي الأولي، مرورًا بالتصور الشامل للحصة الديدكتيكية، ووصولًا إلى الإعداد التفصيلي للدرس، بل وحتى أثناء التنفيذ الديدكتيكي عند تحديد المهات التعليمية أو بناء أدوات التقويم.

لذا يمكن اعتبار هذه الأداة وسيلة مساعدة وفعالة لهيكلة أي منهجية تعليمية-تعلمية، تصلح للمدرسين المبتدئين في بناء خبراتهم التدريسية، كما تفيد المدرسيين المتمرسين في تطوير ممارساتهم الصفية (المرجع نفسه).

أما آخر العناصر الثلاثة الرئيسة التي تم تناولها في الفصل الدراسي الأول من التكوين والتي تم توضيح خصائصها الأساسية هنا، نموذج هيكلة وبنية حصة ديدكتيكية التي تم اقتراحما ومناقشتها مع مدرسي المستقبل. حيث تهدف المقاربة الموصى بها، وغير المفروضة، إلى إعطائهم مثالاً على المنهجية التي تساعد على ضان أن الجغرافيا التي سيقومون بتدريسها لها معنى بالنسبة لمتعلميهم.

يمثِّل العنصر الثالث من العناصر الأساسية التي تم استعراضها في الفصل الأول للتكوين - بعد توضيح أبرز ساته - نموذج هيكلة الحصة الديدكتيكية الذي تم طرحما للنقاش مع المدرسين المتدربين. وتكمن غاية هذه المقاربة التوجيهية (غير الإلزامية) في تقديم نموذج منهجي يُسهم في ضان تحقيق الأهداف التالية:

√ربط المحتوى الجغرافي بواقع المتعلمين: تحويل المعرفة الجغرافية إلى مادة حيوية ذات دلالة ومعنى، وتجاوز النمطية في العرض الديدكتيكي.

◄ تمكين المدرسين من الأدوات التخطيطية: تقديم إطار مرجعي لهيكلة الحصص، إنماء الكفاية الجغرافية عبر منهجية واضحة.

✓ تكريس المارسة التبصرية: تشجيع المدرسين على التفكير النقدي والميتا معرفي في أدائهم، وتطوير مقاربات شخصية مستنيرة بالنموذج المقترح...

فالمراحل الرئيسة لمثل هذه المنهجية هي كما يلي (Hertig & Varcher، 2012؛ Hertig ، 2004؛ (2012 ، 2012): مرحلة انطلاق (phase de démarrage) التي تتمحور حول عنصر محفز ومثير (thement) (déclencheur للمكن أشكلة موضوع المعرفة؛ ثم نقل المشكلة (المشاكل) إلى الفصل الدراسي (dévolution du (des) problème(s) à la classe)؛ ووحدات المشكلة (أو وحدات التعلم) (dévolution du (des) problème(s) à la classe) (unités d'apprentissage)) التي تجعل من الممكن التعامل مع المكونات المختلفة للإشكالية الجغرافية المحددة في مرحلة البدء/ الانطلاق؛ فمرحلة التركيب (phase de synthèse)، التي تتطلب إضفاء الطابع المؤسسي والمفاهيمي. وتتم مناقشة مزايا وحدود هذا الهيكل/ البنية في ضوء الأمثلة والأمثلة المضادة للمقاطع الديدكتيكية المأخوذة من الكتب المدرسية والموارد عبر الإنترنت أو من ممارسة المكونين والمدرسين في طور التكوين.

#### المهانعة والتوترات (RESISTANCES ET TENSIONS):

تقديماً لتحليل أنماط المقاومة والتحفظ التي أبداها المدرسون المتدربون تجاه الموارد التعليمية المقدمة، ينبغي التنويه بأن النتائج المعروضة هنا تستند بشكل رئيس إلى معطيات نوعية مستقاة من إجابات استبيانات التقويم التكويني (خلال التكوين النظري أو بنهاية الوحدة التدريبية)، بالإضافة إلى الملاحظات الميدانية التي تم توثيقها خلال جلسات تبادل الخبرات وزيارات المتابعة. وتجدر الإشارة إلى أن هذه البيانات - رغم قيمتها الاستكشافية - لا تمثل نتائج بحثية خضعت لمنهجية علمية صارمة، بل تعكس قراءة أولية للتفاعلات في سياق تكويني محدد، مع ما يحمله ذلك من حدود في قابلية التعميم.

لذلك، لم يتم جمع هذه المواد بقصد استخدامها في سياق البحث، ولكن من أجل الحصول على ردود وتعليقات من المدرسين في طور التكوين بهدف التحسين/ التطوير المستمر للوحدات التكوينية، حيث قُدم أحد الاستبيانات بشكل نسقي في نهاية تكوين مدرسي المرحلة الثانوية1. إنه من النمط الكيفي ( qualitatif)، مع أسئلة شبه مفتوحة تتطلب إجابات متدرجة مثل مقياس ليكرت المكون من أربعة مواضع ( 2012 ، Hertig ). تتيح هذه العدة إمكانية تقييم درجة دعم العبارات المقترحة: بالإضافة إلى العلامة في المقياس المذكور أعلاه (نعم، تمامًا / بالأحرى نعم / بالأحرى لا / بصراحة لا)، يُدعى المستجوبون لشرح اختيارهم.

على الرغم من عدم إمكانية إدراج نسخة كاملة من الاستبيان في هذا السياق نظراً لضيق المساحة، إلا أن الجدول رقم (2) أدناه يقدم عرضاً موجزاً لأبرز عناصره. حيث يتم تحليل الإجابات والتعليقات الواردة ومناقشتها بشكل جهاعي ضمن الفريق المشرف على الوحدات التكوينية بغرض إدخال التعديلات المناسبة.

72

<sup>1 -</sup> بين عامي 2007-2008 و2014-2015، تم إكمال هذا الاستبيان من قبل 71 مدرسًا في نهاية تكوينهم الأساسي.

جدير بالذكر أن هذه البيانات المجمعة لا تتيح تقويم مدى تأثير البرنامج التكويني في تغيير المارسات التدريسية، حيث أن هذا الهدف ليس من ضمن غايات الدراسة الأساسية. كما تجدر الإشارة إلى أن الخبرات العملية السابقة للمدرسين المتدربين في التكوين الأساسي تتباين بشكل كبير بين فرد وآخر، مما يشكل عاملاً إضافياً في تفسير النتائج.

الجدول 2. البنود الرئيسة للاستبيان المقدمة في نهاية التكوين لمدرسي المستقبل للمرحلة الثانوية

Tableau 2. Items clés du questionnaire soumis en fin de formation aux futurs enseignants du secondaire supérieur

# مقياس بأربعة مواضع ومساحة لتفسير الإجابات

Graduation à quatre positions et espace pour expliciter les réponses

بشكل عام، هل ترى أن التكوين في ديدكتيك الجغرافيا كافٍ لتلبية حاجات التدريس في السلك الثانوي العالي؟ هل تُجسد الإضافات الحالية نقلةً نوعية في معالجة الفجوة بين المعرفة الأكاديمية (العالمة) والمعرفة المُدرَّسة؟ وهل تراها مناسبة وشاملة من وجمة نظرك؟

يتبع ذلك ثلاثة أسئلة متشابهة تتعلق بالإضافات المتعلقة بأدوات الجغرافيا المدرسية (الخرائط، والصور، والأشكال ...)، TICE، العدة الديدكتيكية مثل ألعاب المحاكاة ولعب الأدوار.

هل تبدو الإضافات المتعلقة بنماذج وأساليب التقويم وتنظيم التعلم ملائمة وكافية بالنسبة لك؟

هل يبدو الهيكل العام لوحدات ديدكتيك الجغرافيا متماسكًا ومتماشيًا مع الحاجات التي واجمتها خلال فترة التدريب؟ هل لاحظت أي تناقض واضح بين إضافات ديدكتيك الجغرافيا في المدرسة العليا للبيداغوجيا (HEP) وإسهامات أو انتظارات مُكَوِّنك/مكونتك في ميدان التدريب؟ إذا كان الأمر كذلك، يرجى تحديد جوانب تعليم الجغرافيا التي تتعلق عما هذه التناقضات.

بشكل عام، هل تشعر أنك مستعد لتحمل المسؤولية الكاملة في تدريس الجغرافيا في المرحلة الثانوية الثانية؟

يشير أغلب المكونين في برنامج التكوين الأساسي إلى القيمة العملية الكبيرة لأداة الإطار المفاهيمي، مع تأكيد الغالبية على فعالية الهيكلة المقترحة لتطوير الوحدات والحصص الدييكتيكية، لا سيما فيما يتعلق بالمبادئ التوجيهية لتخطيط العملية التدريسية. هذه النتائج تستقي مصداقيتها من تحليل الإجابات على البندين الثاني والثالث في الجدول (2)، بالإضافة إلى الملاحظات المستخلصة من جلسات تبادل الخبرات. ومع ذلك، يذكر عدد لا يستهان به من المتدربين مواجمتهم تحديات جمة في تطبيق منهجية الأشكلة (الإشكالية) مع متعلمهم، بل ويقرون بوجود مقاومة فعلية في تبنى هذا الطريقة الديدكتيكية.

إن تطبيق مثل هذه الطريقة ليس بالأمر السهل، خاصة بالنسبة للمدرسين الجدد، الذين قد يشعرون ببعض الانزعاج أثناء العمل دون شبكة أمان، والذين لديهم، في سياق تدريبهم الداخلي، فرص قليلة لحضور مثل هذه اللحظات وتنشيطها، وحتى أقل من ذلك لتحفيزهم.

بالإضافة إلى ذلك، فإنهم أحيانًا يجادلون (أو على الأقل يتساءلون) حول مزايا إعداد مرحلة الأشكلة في فصولهم الدراسية في بداية المقطع الديدكتيكي، بقدر ما تقترح العديد من الكتب المدرسية أو الموارد الأخرى مشاكل جاهزة يكفي في نظرهم (وغالبًا ما تكون في نظر المارسين الذين يشرفون على التدريب الميداني) لتقديمها للمتعلمين كما هي. ومع ذلك، فإن تعلم الأشكلة هو شرط لتحرر أي فرد (Fabre, 2011)، حيث يتعلم تعبئة أدوات التفكير مثل المفاهيم المهيكلة للهادة الدراسية.

وعليه، فإن القدرة على طرح المشكلات هي هدف تعليمي رئيس1: تعليم المتعلمين تحديد المشكلة (المشكلات) التي يجب التعامل معها، وصياغة الفرضيات، ثم اختبارها للتحقق من صحتها أو دحضها، ثم التركيب؛ إذ يعد ذلك محمة أساسية لمدرسة تدافع عن القيم الديمقراطية والتعليم التحرري ( Zous Jolliet & Varcher ، Humbel) (démocratiques et une éducation émancipatrice).

تظهر ممانعة أخرى متكررة ترتبط بشكل جزئي بالتردد في تبني وتنفيذ أنشطة الأشكلة الحقيقية داخل الفصل الدراسي، حيث يسود اعتقاد تربوي شائع مفاده ضرورة إرساء الأسس المعرفية الأولية قبل أي محاولة لطرح الإشكاليات، إذ يُنظر إلى افتقار المتعلمين، لهذه الأسس على أنه عائق يحول دون فهمهم لأي ظاهرة تعليمية. هذا التصور التقليدي يؤكد على أولوية التأسيس المعرفي قبل الانتقال إلى مرحلة التحليل الإشكالي.

وقد أكد عدد من الباحثين أمثال توتيو غييون (2008) Tutiaux-Guillon (وكليرك Clerc (وكليرك Tutiaux-Guillon) (2008)، على الآليات المعرفية التي تستند إليها هذه المقاربة التربوية؛ حيث ينطلقون من أن إتقان الأساسيات المعرفية - المتمثلة في الحقائق الواقعية والمعايير الأساسية الملموسة - يشكل شرطاً ضرورياً مسبقاً لفهم الواقع، وبالتالي يمثل مرحلة حتمية تسبق عمليات الأشكلة والتجريد(Tutiaux-Guillon)

ينتج عن هذا المنظور الديدكتيكي اعتمادٌ شبه حصري على الجذاذات - سواءً الجاهزة أو المُعدة من قِبَل المدرسين – بوصفها أداة رئيسة لتوجيه الأنشطة الصفية، حيث تُصمم هذه المهات التعليمية ضمن إطار الستدلالي محدود لا يتجاوز المستوى الفكري الأساسي (وهو نمط نلاحظه في معظم الأنشطة المقترحة بالكتب

74

أ- وفي برنامج الخطة الدراسية النورماندية (PER) (الصالح لفترة التعليم الإلزامي بأكملها)، يعد تطوير القدرة على طرح المشكلات من بين
 الأهداف ذات الأولوية في المجالات التخصصية للعلوم الإنسانية والاجتاعية والرياضيات والعلوم الطبيعية.

المدرسية الحالية). وتؤكد الملاحظات الميدانية خلال زيارات التدريب انتشار هذه المهارسة بشكل واسع عبر مختلف المواد الدراسية، حيث تُستخدم الجذاذة كسجلٍ جامدٍ يُخترل فيه الدرس الحواري إلى مجرد إشاراتٍ موجزةٍ نحو وثائق داعمة (كخرائط أو صور أو رسوم بيانية)، لا تتعدى في معظم الأحيان توليد أوصافٍ سطحية أو تحليلاتٍ مختصرةٍ للغاية (نتيجةً طبيعيةً للمساحة المحدودة المتاحة في الجذاذات). هذه الآلية التلقينية تبعدنا بشكل جذري عن الرؤية البيداغوجية والديدكتيكية التي تسعى لإنماء محارات التفكير المستقل والنقدي الدى المتعلمين.

ينتج عن التمسك بمبدأ "الأساسيات أولاً Lautier) "وفق ما أشارت إليه Tutiaux-Guillon . وفق ما أشارت إليه Lautier أو 2008 منوعة يواجمها معظم المدرسين المتدربين في تصور إمكانية تنظيم أنشطة تعليمية متنوعة (صعوبة يواجمها معظم المدرسين الميدانية) إلا في نهاية الوحدة الديدكتيكية. حيث يُنظر إلى هذه الحليات المخليلية في هذه الحالة فقط عبر بعدين وظيفيين: توضيحي ((fonction illustrative)) (عرض ما تعلمه عبر وثائق متنوعة) أو تطبيقي ((applicative)) (استثمار المعارف المكتسبة سابقاً في المناقشة)، كما أظهرت ملاحظات المارسات الصفية خلال جلسات تبادل الخبرات.

بالمقابل، فإن إدراج هذه الأنشطة في مراحل مبكرة من الحصة التعليمية يمكن أن يحولها إلى أدوات ديدكتيكية فاعلة؛ فالنقاش قد يثير إشكالية جديدة، والبيانات الميدانية قد تشكل منطلقاً للتساؤل، أو تسهم في بناء مفاهيم حديثة يتم تعزيزها عبر وثائق داعمة.

تشير الملاحظات الميدانية المستخلصة من جلسات تبادل الخبرات وزيارات التدريب المتابعة إلى نمط متكرر في الحصص الديدكتيكية التي يعدها المدرسون المتدربون، حيث يغيب بشكل لافت وجود مراحل التلخيص الجوهرية - سواء كانت تلخيصات مرحلية (كختام وحدة تعليمية مثلاً) أو شاملة. كما تكشف المشاهدات الصفية عن ممارسة أخرى شائعة تتمثل في قيام المدرس بإعداد الملخص بشكل كامل (إما بإملائه على المتعلمين أو توزيعه جاهزاً)، دون إتاحة فرصة حقيقية للمتعلمين للمشاركة في صياغته أو إنتاجه، مما يحول هذه المرحلة المحورية إلى نشاط سلبي ينفذه المدرس وحده بدلاً من أن يكون فرصة للتفكير الجمعي وترسيخ التعلم وبنائه.

يُمثّل النشاط التركيبي أداةً ديدكتيكيةً جوهريةً تتيح إعادة بناء العلاقات بين مختلف العوامل المكونة للظواهر أو العمليات المدروسة، شريطة أن يُصمّم ويُنقّذ بطريقة منهجية سليمة. كما يُسهم هذا النشاط في تأصيل المعرفة علمياً وإضفاء المعنى على المسار الديدكتيكي بكامله (Z012 ،Hertig)). لذا، من الضروري إشراك المتعلمين إشراكاً فاعلاً في عملية صياغة التركيب (l'élaboration de la synthèse)، إذ أن غياب

هذه المشاركة يحول دون تمكنهم من استيعاب طبيعة إعادة بناء الروابط (reconstruction des liens) المتبادلة والتفاعلات(interactions)، والتركيب(complexité)، مما يُفقد هذه المنهجية قيمتها التعليمية.

ويجدر التنبيه إلى أن الاعتماد على أدوات تقليدية مثل النصوص الناقصة الكلاسيكية - رغم شيوع استخدامها - لا يُعدكافياً بأي حال لتحقيق أهداف النشاط التركيبي، نظراً لمحدوديتها في تمثيل المركب والتفاعلات بين مكونات المعرفة.

وتتجلى إحدى الإشكاليات التربوية البارزة في التركيز المفرط على أنشطة التعويض والمهام ذات المستوى الصنافي المتدني (faible niveau taxonomique) ضمن أدوات التقويم، مما يعكس تحفظاً واضحاً لدى العديد من المدرسين عن تقويم المهات المركبة. غير أن هذه الظاهرة تستدعي تحليلاً معمقاً لتحديد الأسباب الكامنة وراء هذه المانعة، حيث يمكن طرح عدة فرضيات تفسيرية في هذا الصدد.

في التحليل الأول، يفسَّر هذه المانعات التربوية في إطار التوترات المعرفية التي يعيشها المدرسون المتدربون بين المعرفة النظرية المقدمة في إطار المحاضرات والورشات التخصصية (مع التركيز هنا على الديدكتيك التخصصي) من جمة، ومعارف المارسة (savoirs de pratique) التي يكتسبونها في مؤسسات التدريب الميداني من جمة أخرى. وتشمل هذه المعارف العملية خبراتهم السابقة في التدريس (كالمهات البديلة التي قاموا بها خلال دراستهم)، فضلاً عن تجربتهم الذاتية بوصفهم متعلمين سابقين، والتي تسهم بشكل جوهري في تشكيل قثلاتهم لمهنة التدريس وتحديد طبيعة علاقتهم بالمعرفة.

وتتجلى جذور هذه التوترات المعرفية في القيود الهيكلية للنظام المدرسي التي تؤثر بشكل مباشر على تدريس المادة الدراسية، حيث تفرض هذه الإكراهات التنظيمية عدة تحديات منهجية: تحويل المعرفة إلى وحدات منفصلة ومتجاورة دون روابط عضوية، وتجزئة المحتوى التعليمي إلى حصص زمنية مقتضبة بسبب ضغط الجداول الدراسية، والتمسك الحرفي بالنصوص الديدكتيكية والتوجيهات البيداغوجية الجاهزة vulgate) المحدود (Tutiaux-Guillor)، 2008).

تعزى بعض هذه التحديات إلى القصور في التكوين الأكاديمي لمدرسي المستقبل formation) ميث يواجمون صعوبات في استيعاب المجالات الموضوعاتية الواسعة في الجغرافيا، خاصةً عندما يكون مؤهلهم محدوداً بدرجة البكالوريوس (وذلك بشكل أكثر وضوحاً لدى غير المتخصصين في الجغرافيا). كما تُظهر الملاحظات أن حتى خريجي الماستر في الجغرافيا يعانون من عدم الارتياح تجاه العديد من الموضوعات التعليمية التي لم يتم تغطيتها في دراستهم الجامعية، رغم تخصصهم المتقدم في مجال معين. وتؤكد هذه النتيجة آراء ما يقارب نصف مدرسي التعليم الثانوي، كما يتجلى في المثال التالي:

"أواجه صعوبة في تحديد المحاور التعليمية المناسبة وتقدير مستوى التعقيد/ التركيب المطلوب في معالجتها، كالتركيب المطلوب في معالجتها، خصوصاً عندما أكون أمام مواضيع جديدة تماماً على معرفتي الأكاديمية" (enseigner, et à quel niveau de complexité les aborder. D'autant que certains sont parfaitement nouveaux (رد من حاصل على الماستر في فرع ثانوي للجغرافيا).

لكن التصريحات التي يدلي بها مدرسو المستقبل في استارة التقويم أو في لحظات التقاسم حول المارسات تظهر بوضوح أن هذه التوترات تنشأ أساسًا من الروابط غير الكافية بين التكوين النظري والتكوين العملي/ الميداني. وهذه التوترات قد تنجم عن حقيقة أن بعض المدربين الميدانيين معادون للتصور الإبستمولوجي للجغرافيا الذي تقوم عليه المناهج الدراسية الحالية (جغرافيا الفاعلين والعمليات المتجذرة بوضوح في العلوم الاجتماعية)؛ البعض الآخر، أحيانًا، يفضلون المقاربات الديدكتيكية التقليدية التي تتمحور حول النموذج التحويلي/ التلقيني.

وتتشكل المعرفة المهنية التي يكتسبها المدرسون المتدربون خلال فترة التكوين أو من خلال ممارساتهم السابقة بشكل أساس من خلال ثلاث ركائز أساسية: التجربة العملية الميدانية (l'expérience) وprofessionnelle، والمعرفة التبادلية مع الزملاء، والتوجيهات التي يقدمها المشرفون الميدانيون. وكما أوضح عدد من الباحثين مثل باربيي(Barbier) ، 1996 (وسنوكس Snoeckx) ، 8008(، فإن هذه المعرفة تنتمي في جوهرها إلى نمط "معارف الفعل (savoirs d'action) "، التي تتجسد بشكل عملي في سياق المارسة التعليمية اليومية، أو كما يعبر سنوكس (2008، ص.126) بأنها "تترجم على سلم الأداء العملي". هذا النمط المعرفي يتميز بطبيعته الإجرائية والتطبيقية المباشرة، حيث:

"تنتقل المعرفة بشكل جوهري عبر المارسات العملية والمهنية، حيث تتجسد في سياق الفعل والإنجاز العملي. كما يشير الباحث (المرجع نفسه)، فإن هذه العملية تنطوي على تكوين جملة من التصورات، أبرزها أن الفهم الحقيقي للعمل يتحقق من خلال ممارسته، وأن هناك نمطاً معرفياً خاصاً مرتبطاً بالفعل لا يمكن اكتسابه أو التعبير عنه إلا في سياق المارسة العملية ذاتها. ومن هذا المنظور، فإن سوء الفهم حول المعرفة التجريبية لا ينشأ فقط من التقاء أنواع مختلفة من المعرفة، بل من الاختلاف الجوهري في طرائق إنتاجها ونقلها ووجودها ذاته".

تستند هذه التوترات المعرفية كذلك إلى الاعتقاد السائد بأن الواقع في المارسة الصفية لا يمكن اختراله إلى خطاب نظري، وبالتالي فإن المهارات المهنية لا تُكتسب إلا عبر المارسة الميدانية والتواصل مع المختصين في السياق المهني الطبيعي Snoeckx, 2008; Durand, 2008). في هذا الصدد، يشير "سنوكس"

(2008) ص. 128) إلى ما أسماه "المثالية الميدانية .(«idéalisation du terrain») "ودون تبني هذا المصطلح حرفياً، يمكن الملاحظة - دون ادعاء التعميم - أن الطلبة الأكثر تحفظاً تجاه المقترحات التكوينية التي يتلقونها في المؤسسات الأكاديمية، يميلون إلى تفضيل ما يكتسبونه عملياً في الميدان، سواءً عبر المواد التعليمية الملموسة (كالجذاذات) أو من خلال أساليب العمل السائدة في المؤسسات التعليمية وطرائق ممارسيها ذوي الحبرة والتجربة.

#### الخاتمة:

في ظل الواقع الحالي، يتعين علينا الاعتراف بأن برامج التكوين الأساسي لم تتمكن من معالجة هذه التوترات والتناقضات المعرفية، والتي - تجدر الإشارة - ليست حكراً على المؤسسة التي أجري فيها هذا البحث كما أن برامج التكوين المستمر لا تحقق نتائج أفضل في هذا الصدد، خاصة عندما يقتصر دور المشاركين على البحث عن حلول جاهزة للتطبيق المباشر في الفصول الدراسية. في المقابل، يمكن لهذه البرامج أن تثبت فعاليتها عندما تستجيب لتطلعات المشاركين الرامية إلى إثراء النقاش حول المارسات التبيداغوجية والديدكتيكية، عبر الجمع بين الإسهامات النظرية والتأمل النقدي في المارسات القائمة بغرض تطويرها وتجويدها.

وبشكل عام، أرى أنه من الضروري أن نتساءل: إلى أي حد يمكننا مطالبة مُدرسي التكوين الأساسي باعتماد موقف ممارس تبصري؟ هذا الموقف يفترض قدرته على مراجعة ممارساته باستمرار في ضوء المعطيات الجديدة (p.3 ،2013 ، d'Arripe & Routier)، المستمدة من تحليل ممارساته الخاصة ومن المعرفة النظرية التي تلقاها في معهد التكوين. وقد يكون هذا المسار شاقًا للغاية على بعض مُدرسي التكوين الأساسي، وذلك فقط لأنه يتطلب - من منظور إنماء الكفايات المهنية - تأمَّلًا عميقًا في أنظمة تصوراتهم وعلاقتهم بالمعرفة Riese & Reinhold, 2010; Hellberg-Rode et al., 2014)

قد يتسنى التخفيف من حدة هذه الإشكالية - وبالتالي معالجة بعض التوترات سالفة الذكر - من خلال إرساء تكامل أكثر واقعية بين الإسهامات النظرية والمكونات العملية في البرنامج التكويني. وذلك عبر إيضاح أن تأثير المعرفة النظرية على المارسة المهنية لا يقتصر على مجرد عملية تراكمية زمنية تخضع لعدة مرشحات وسيطة Routier & Routier) ، 2013، ص. 11)، بل يتطلب تفاعلاً عضوياً أكثر تعقيداً. غير أن هذا النبج يفترض مسبقاً تعاوناً مؤسسياً أكثر متانةً بين المشرفين الميدانيين والأكاديميين المكونين، مما هو قائم في كثير من الحالات. مما يستلزم من مؤسسات التكوين توفير الآليات الكفيلة بتحقيق هذا التكامل، مثل مشاركة الأكاديميين في المتابعة الميدانية، وإشراك المشرفين التربويين في تصميم البرامج النظرية، وخاصةً في الأنشطة المخصصة لتبادل الخبرات وتحليل المارسات.

# لائحة المصادر والمراجع

- 1) Altet, M. (2012). Les compétences de l'enseignant-professionnel : entre savoirs, schèmes d'action et adaptation, le savoir analyser. In L. Paquay, M. Altet, E. Charlier & P. Perrenoud. (Eds.), Former des enseignants professionnels. Quelles stratégies ? Quelles compétences ? (pp. 43-57). Bruxelles, Belgique : De Boeck (4e édition, revue et actualisée).
- 2) Altet, M. (2004). L'intégration des savoirs de sciences de l'éducation dans l'expertise enseignante : représentations et rapports aux savoirs professionnels des enseignants. In C. Lessard, M. Altet, L. Paquay & P. Perrenoud. (Eds.), Entre sens commun et sciences humaines. Quels savoirs pour enseigner ? (pp. 159-178). Bruxelles, Belgique : De Boeck.
- 3) d'Arripe, A. & Routier, C. (2013). Au-delà de l'opposition entre savoir profane et savoir expert : une triangulation des méthodes. Recherches qualitatives, Hors Série, 14, 1-13.
- 4) Audigier, F. (2001). Les contenus d'enseignement plus que jamais en question. In C. Gohier & S.
- 5) Laurin (Eds.), Entre culture, compétence et contenu : la formation fondamentale, un espace à redéfinir (pp. 141-192). Montréal, Canada :Editions logiques.
- 6) Audigier, F. (1995). Histoire et géographie : des savoirs scolaires en question entre les définitions officielles et les constructions des élèves. Spirale, 15, 61-89.
- 7) Barbier, J.M. (éd.). (1996). Savoirs théoriques, savoirs d'action. Paris, France : Presses universitaires de France.
- 8) Baumert, J. & Kunter, M. (2006). Stichwort: Professionnelle Kompetenz von Lehrkräften. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 9(4), 469-520.
- 9) Bronckart, J.P. (1989). Du statut des didactiques des matières scolaires. Langue française, 82(1), 53 66.
- 10) Bruner, J. S. (1996). L'éducation, entrée dans la culture : Les problèmes de l'école à la lumière de la psychologie culturelle. Paris, France : Retz.
- 11) Clerc, P. (2002). La culture scolaire en géographie : Le monde dans la classe. Rennes, France : Presses universitaires de Rennes.
- 12) Collet, G. & Hertig, Ph. (1998). Des Mondes, un Monde... Lausanne, Suisse : Loisirs et Pédagogie.
- Durand, M. (2008). Diversité des situations et unité des savoirs en formation des enseignants. In P. Perrenoud,
- 14) M. Altet, C. Lessard & L. Paquay. (Eds.), Conflits de savoirs en formation des enseignants

- : Entre savoirs issus de la recherche et savoirs issus de l'expérience (pp. 33-42). Bruxelles, Belgique : De Boeck.
- 15) Fabre, M. (2011). Éduquer pour un monde problématique : La carte et la boussole. Paris, France : Presses universitaires de France.
- 16) Hellberg-Rode, G., Schrüfer, G. & Hemmer, M. (2014). Brauchen Lehrkräfte für die Umsetzung von Bildung für nachhaltige Entwicklung (BNE) spezifische Handlungskompetenzen? Theoretische Grundlagen, Forschungsdesign und erste Ergebnisse. Zeitschrift für Geographiedidaktik, 42(4), 257-281.
- 17) Hertig, P. (2014). Produire des images d'un quartier : une démarche de formation initiale d'enseignants du secondaire supérieur. M@ppemonde, 113. En ligne <a href="http://mappemonde.mgm.fr/num41/articles/art14105.html">http://mappemonde.mgm.fr/num41/articles/art14105.html</a> (consulté le 7 juillet 2015).
- 18) Hertig, P. (2012). Didactique de la géographie et formation initiale des enseignants spécialistes. Lausanne, Suisse : Géovisions.
- 19) Hertig, P. & Varcher, P. (2004). Pour une didactique qui donne sens à la géographie scolaire. In M. Hasler (Ed.), Développement et perspectives de la géographie scolaire en Suisse / Die Schulgeographie in der Schweiz - Entwicklungen und Perspektiven (pp. 19-38). Berne, Suisse : Groupe de travail Didactique de la géographie (GDGg) / Arbeitsgruppe Fachdidaktik Geographie der **WBZ** (AFGg). Humbel, L., Jolliet, F. & Varcher, P. (2013). La déconstruction et l'élément déclencheur, deux démarches clés pour permettre le développement d'un apprentissage fondamental en EDD : la capacité à problématiser. Une application en classes de collège au sujet de QSV liées au fait religieux. In J.M. Lange (Ed.), Actes du Colloque international « l'éducation au développement durable : appuis et obstacles à sa généralisation hors et dans l'Ecole ». Penser l'éducation, Hors-série 329-345.
- 20) Le Roux, A. (2003). Didactique de la géographie. Caen, France : Presses universitaires de Caen.
- 21) Mével, Y. & Tutiaux-Guillon, N. (2013). Didactique et enseignement de l'histoire-géographie au collège et au lycée. Paris, France : Publibook.
- 22) Morin, E. (2005). Introduction à la pensée complexe. Paris, France : Seuil. Morin, E. (1999). La tête bien faite. Paris, France : Seuil.
- 23) Perrenoud, P., Altet, M., Lessard, C. & Paquay, L. (Eds.) (2008). Conflits de savoirs en formation des enseignants : entre savoirs issus de la recherche et savoirs issus de l'expérience. Bruxelles : De Boeck.
- 24) Raffestin, C. & Turco, A. (1984). Epistémologie de la géographie. In A. Bailly. (Ed.), Les

- concepts de la géographie humaine (pp. 23-31). Paris, France : Masson.
- 25) Riese, J. & Reinhold, P. (2010). Empirische Erkenntnisse zur Struktur professionneller Handlungskompetenz von angehenden Physiklehrkräften. Zeitschrift für Didaktik der Naturwissenschaften, 16, 167-187.
- 26) Saussez, F. & Paquay, L. (2004). Tirer profit de la tension entre concepts quotidiens et concepts scientifiques. Quels espaces de formation et de recherche construire? In C. Lessard, M. Altet, L. Paquay & P. Perrenoud. (Eds.), Entre sens commun et sciences humaines: Quels savoirs pour enseigner? (pp. 115-138). Bruxelles, Belgique: De Boeck.
- 27) Snoeckx, M. (2008). Entre théories et pratiques : réconciliation autour du paradigme du praticien réflexif. In P.
- 28) Perrenoud, M. Altet, C. Lessard & L. Paquay. (Eds.), Conflits de savoirs en formation des enseignants : Entre savoirs issus de la recherche et savoirs issus de l'expérience (pp. 125-140). Bruxelles, Belgique : De Boeck.
- 29) Thémines, J.F. (2006). Enseigner la géographie : un métier qui s'apprend. Caen, France : Hachette éducation.
- 30) Tutiaux-Guillon, N. (2008). Interpréter la stabilité d'une discipline scolaire : l'histoire-géographie dans le secondaire français. In F. Audigier & N. Tutiaux-Guillon. (Eds.), Compétences et contenus : Les curriculums en question (pp. 117-146). Bruxelles, Belgique : De Boeck.
- 31) Vygotsky, L.S. (1930/1985). La méthode instrumentale en psychologie. In B. Schneuwly & J.P. Bronckart. (Eds.), Vygotsky aujourd'hui (pp. 39-48). Neuchâtel, Suisse : Delachaux et Niestlé.

# مناهج الدراسات الأدبية: من سلطة المؤلف إلى سلطة القارئ

#### إبراهيم جوب

كلية الأداب والعلوم الإنسانية، جامعة محمد الخامس بالرباط، المغرب.

#### الملخص

عرفت مناهج الدراسات الأدبية في سيرورتها التاريخية تغيرات وتطورات ناتجة عن اختلاف العصور الأدبية وتعدد الآراء والنظريات النقدية والمنطلقات والأسس الفلسفية؛ وذلك لتلبية الحاجات ومسايرة التطورات التاريخية الحثيثة والطفرات المعاصرة والاكتشافات العلمية. وخضوع هذه المناهج للمبدأ التجديدي التطوري القائل بأن كل جديد سيصبح قديما ويحل محله جديد آخر إلى ما لا نهاية. إن هذه الدراسة تهدف في المقام الأول إلى التعرف على المراحل التاريخية التي مر بها النقد الأدبي وأهم حيثياتها ومسببات هذا التغير وتأثيراته وتسعى كذلك بكل عجالة على التوقف على أهم المناهج النقدية التي برزت في كل عصر من العصور الأدبية والنقدية، ثم يباحث في كيفية الانتقال من منهج نقدي إلى منهج آخر وكيف أثر هذا الانتقال بالفعل في تلقي النصوص والآثار الأدبية.

### الكلمات المفتاحية:

المؤلف النص القارئ البنيوية التلقى.

# الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

جوب، إبراهيم. (2025، شتنبر). مناهج الدراسات الأدبية: من سلطة المؤلف إلى سلطة القارئ. مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 82-97.

#### المقدمة:

إذا تتبعنا الدراسات النقدية السابقة التي تحملت مشقة استنطاق الأعمال الأدبية منذ العصور الأولى من بروز المناهج النقدية الكلاسيكية، يتعين أنه لا تتعدى دائرة اشتغالها عن هذا الثالوث: المؤلف، والنص، والقارئ. فمن الطبيعي جدا أن يكون هذا الثالوث مختبر تجربة النقاد، وعلى هذا الأساس يمكن تقسيم المباحث النقدية باعتبار مناط الاهتمام ومرابط التركيز إلى ثلاث مراحل أساسية:

## أولا: مرحلة سلطة المؤلف. ثانيا: مرحلة سلطة النص. ثالثا: مرحلة سلطة القارئ.

ستتمحور المرحلة الأولى من هذا التأريخ على إبراز هيمنة المؤلف في المناهج النقدية، والمرحلة الثانية ستتميز بهيمنة العمل الأدبي والانغلاق في ذاته، والمرحلة الأخيرة ستتمثل في إضفاء سلطة كبيرة على القارئ والمتلقي لتأويل النص الأدبي. ولمعالجة هذا الموضوع، ينبغي أن نتساءل كيف انتقلت الدراسات الأدبية من مركزية المؤلف إلى مركزية العمل الأدبي ثم لتسوق لاحقا اهتمامما الأبرز إلى القارئ نفسه الذي طالما كان محمشا كل تلك الفترات السابقة؟ ثم ما هي الظروف التي هيأت هذا التحول الجذري من هيمنة المؤلف إلى هيمنة القارئ؟

## 1- المرحلة الأولى: سلطة المؤلف

إن الآثار التاريخية التي نتجت عن انهيار الكلاسيكية وقيام الدول القومية \_ التي كان من أمس حاجاتها استحضار بعدها التاريخي؛ لفرضِ وجودها وتبيان تميزها عن باقي الأقوام، \_ أدت إلى ظهور مناهج جديدة لدراسة التاريخ، واستقى بعض النقاد من التاريخ بعض مناهجها التحليلية والنقدية لدراسة النصوص الأدبية، ومن هؤلاء النقاد "سانت بوف" Sainte Beuve الذي كان يرى أنه لدراسة نص أدبي ما ينبغي الرجوع إلى صاحب النص ودراسة أحواله الشخصية وسيرته الذاتية والمحيط الذي عاش فيه، فقد أورد منهجه النقدي في مقاله الأول المعنون بـ "بوالو" (BOILEAU) في كتابه Portraits littéraires فيما يتعلق مقاله الأول المعنون بـ "بوالو" (Boileau) في كتابه بفي أن نبدأ بدراسة ووصفِ عصر الذي قبله والمجتمع الذي احتضنه ... وحين نتكلم عن شاعر لا يُمثّل حِقبةً بكاملها، فمن الأفضل أن نبدأ بدراسة خاصيته والمجتمع الذي احتضنه ... وحين نتكلم عن شاعر لا يُمثّل حِقبةً بكاملها، فمن الأفضل أن نبدأ بدراسة خاصيته مقابلة عصره، وهذا ما سنفعله ببساطة مع "بوالو" BOILEAU".

وجاء "هيبوليت تين" Hippolyte Taine بعد "باف" بنظر مشابه إلا أنه لا ينظر إلى المؤلف إلا في صلته بالعمل صلة مباشرة، وأزاح بعض التفاصيل التي لا تفسر أعاله في شيء ولكنه يبحث في الإنسان عن

83

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SAINTE-BEUVE, Portraits littéraires, tome 1, Garnier frères, libraires-éditeurs, Paris 1900, p7.

"الملكة المهيمنة" التي تنتج العمل الأدبي، وانتقل "تين" من النظر في المؤلف إلى النظر في الجماعة القومية (العرق) والوسط الجغرافي والاجتماعي(البيئة)، والعصر الذي عاش فيه المؤلف¹.

ومن ثمَّ ثار "غستاف لانسون" Gustave Lanson على المناهج التي قبلها إلا أنه استفاد منها وحاول تطويرها وإضفاء روح علمية جديدة على المنهج التاريخي، ففي سنة 1909 كتب مقالته الموسومة بـ"منهج البحث في تاريخ الآداب" وبيَّن الأسس التي ترتكز عليها رؤيته النقدية في العمل الأدبي بعلاقته بالمؤلِّف، وكان نقده للنصوص قبل كل شيء تحريًا للدقة وحذرًا من الوقوع في الأخطاء، ويقوم منهجه على معرفة النصوص الأدبية ومقارنة بعضها ببعض؛ لتمييز الفردي من الجماعي والأصيل من التقليد، وتصنيفها حسب اختلاف المدارس الأدبية والحركات، ومن ثم تحديد العلاقة بين هذه المجموعات والحياة العقلية والأخلاقية والاجتاعية.

وقد أدى اكتشاف اللاوعي وتحليل علم الاجتماع الماركسي إلى تجدد تصورات الذات والمؤلف؛ فتأسس على إثر ذلك نقد تأويلي، آثر قراءة النصوص الأدبية في أبعادها اللاواعية؛ لإبراز معاني ودلالات ضمنية كانت خفية على الكاتب نفسه 3. وارتبط المنهج النفسي بأسهاء بارزة مثل "سغمون فرويد" الذي يرى أن في "كل منا صوتا طبيعيا قمعته الثقافة ورغبات محظورة مكبوتة لكنها تعود إلى الظهور في الحلم "4. فمن الطبيعي جدا تسرب هذه الأصوات والرغبات في إنتاجات المبدع سواء وعى بها أو لم يع بها، وأما دور الناقد في هذا الصدد، فهو يتمحور في استكشاف هذا اللاشعور المنطوي في النص الأدبي، ولكن "فرويد" في تحليله النفسي يتجاوز حدود النص ليغوص في عمق التاريخ؛ ليكتسب تحليله شرعيةً من شخصية المؤلف وحياته؛ فينظر فيها يُحقِقُ أو يُقبِّد نرعته اللاشعورية المنضوية في النص الأدبي.

ومن الأعلام الذين اهتموا بهذا المنهج النقدي "شارل مورون"، الذي ابتدع مصطلح "النقد النفساني" عام 1948، ونقّد تصورات التحليل النفسي بأنها تطلع على سيرة المبدع قبل نصوصه، ودعا إلى قراءة الأعمال الأدبية للكاتب الواحد؛ لكشف ما فيها من تكرار غير مقصود وغير مفكر فيه، مثل الصور البلاغية والاستعارات المستحوذة؛ ثم محاولة ربط بعضِها ببعض؛ للكشف عن "الأسطورة الشخصية" التي هي أصل

<sup>1</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر: مناهج، اتجاهات، قضايا، ترجمة إبراهيم أولحيان، محمد الزكراوي، المشروع القومي للترجمة -القاهرة-ط1، 2008. ص36.

ينظر: غستاف لانسون، منهج البحث في تاريخ الأدب، ترجمة محمد منذور، ضمن كتاب "النقد المنهجي عند العرب"، دار نهضة مصر للطباعة والنشر -القاهرة-، 1996، ص409.

<sup>3</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص54.

العمل الأدبي، ويقترح أخيرا بعد هذه العمليات التحليلية الاطلاع على سيرة الكاتب؛ لإدراك مدى صحة ما نتج عن دراسة الأعال الأدبية<sup>1</sup>.

ويبدو أن البون بين النقد التحليلي النفسي والنقد النفساني غير شاسع، وكأن الاختلاف بينها شكلي؛ لأن الغاية واحدة والنتيجة أيضا واحدة، وإذا كان يؤاخذ "مورون" التحليل النفسي باطلاعه على سيرة المؤلف قبل كتاباته؛ فإنه يطلع عليها بعد قراءة أعماله؛ وعليه فإن كلا من المنهجين يرجع إلى خارج النص للتأكد من نظريته والتثبت من صحتها.

نهي هذا المحور المتعلق بسلطة المؤلف بالنقد الاجتماعي أو النقد السوسيولوجي المبني على حدود الأدب والمجتمع، وأما العلاقة بين الأدب والاجتماع، فهي علاقة وطيدة تتأرجح بين التأثير، والتفاعل، والانعكاس. يرى المنبج الاجتماعي أن المبدع شخص ترعرع في بيئة اجتماعية ما وأخذ من أسلوب حياتها ونهل من معين أفكارها، ثم يمثلها في كتاباتها الأدبية وإنتاجاتها الفنية، وهذا ما يجعل الناقد يبحث عن صورة المجتمع داخل الإنتاج الأدبي الذي قد يستحضر أفق اجتماعه دون أن يعي ذلك. يُعدُّ النقد الاجتماعي نقدا مشابها للنقد النفسي الذي أسلفناه؛ لأنه يعتبر العمل الأدبي عملا غير واع، ويستنطق مكامنه من خارج إطاره النصي، ومن أكبر الممثلين لهذا النقد، "لوسيان غولدمان"، مؤلف كتاب "لأجل سوسيولوجيا الرواية" وكتاب "الإله الخني". يؤكد "غولدمان" أنه لا يمكن الوقوف على دلالة العمل فلسفيا كان أم أدبيا إلا بوضعه في سياق التطور التاريخي والحياة الاجتماعية، ويُنحَى الكاتبُ في هذا المنظور عن دور الوساطة التي كان يمثله بين المجتمع والعمل الأدبي، وحلَّ محلَّه في هذه الوظيفة مفهومُ جديدٌ وهو "رؤية العالم" التي تُسلم أن العمل الأدبي يعبر عنها دون وعي المؤلف بها². وقد عرف "غولدمان" "رؤية العالم" المي بالتحديد هذا المجموع من التطلعات والمشاعر والأفكار التي تجمع بين أعضاء المجموعة الواحدة (وغالبا الطبقة الاجتماعية الواحدة) وتعارضها مع المجموعات الأخرى"د.

وإذا كان النقد الاجتماعي والنقد النفسي، يُردان العمل الأدبي إلى شيء خارج عنه، فإن النقد الموضوعاتي الذي زامن ظهورهما يُرجع جوهر العمل الأدبي إلى ذاته، ولعل هذا الانتقال من خارج النص إلى داخل النص إعلان ضمني للخروج من دوَّامة المناهج التقليدية؛ إذ أنه لا يتبنى المسلمة القائلة، إن الأدب تعبير عن الإنسان أو عن المجتمع أو عن التاريخ، ولكن النقد الموضوعاتي نقد يلج في عمق النص الأدبي 4؛ لأن "القراءة الحقة هي

<sup>1</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص57-58.

<sup>2</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص64-65.

<sup>3</sup> لوسيان غولدمان، الإله الخفي، ترجمة د.ة زبيدة القاضي، الهيئة العامة السورية للكتاب ط1، - دمشق -، 2010، ص46.

<sup>4</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص68.

التي ترى أن علاقة الكاتب بالعالم وبغيره من الناس وعلاقته بنفسه أيضا مُتضمنة كلها في العمل الأدبي؛ لأنه محلُّ الذي يخترع فيه الكاتب نفسه ويكشف عنها"1. فالنقد الموضوعاتي يعتبر أعمال الكاتب كنص مُوحَدٍ متاسك ينبغي معاينة كله لتوضيح الموضوعات التي تناولها المؤلف، بيد أنه لا يفسرها؛ لأنه لا يُردُّها إلى استحواذات كونية أو إلى أساطير شخصية<sup>2</sup>.

تبينت مما سبق هيمنة الظواهر الخارجة عن النص في النقد الأدبي، انطلاقا من البعد التاريخي والنفساني والاجتاعي، وارتداد هذه المستويات في النقد الموضوعاتي. ومن الجيد أن نشير إلى أن مزاولي هذه المناهج، كانوا يقرأون الأعال الأدبية قراءة بنيوية، لكنهم كانوا يتجاوزون بنية العمل الأدبي للبحث عن أصله ودواعيه في الخارج<sup>3</sup>، وبالتالي، جعلوا الشخص المؤلّف مدار دراساتهم وتأويلاتهم؛ لارتباطه الوثيق بعمله، وسطوه الجلي عليه. وقد أدت هذه النزعة التقديسية للمبدع إلى ظهور نقد بنيوي ينثني عن هذه الفكرة ويعطي الأولوية للعمل الأدبي.

#### 2. المرحلة الثانية: سلطة النص

عرفت هذه الفترةُ ظهورَ مجموعةٍ كبيرة من المناهج الأدبية التي تنطلق من النص إلى النص لفهم محتواه وتأويل معانيه وتحليل مغالقه، وإغفال الظواهر الخارجة عن النص التي أَوْلَتُها المناهجُ السابقة اهتماما كبيرا. وعلى ذلك، فقد جاء النقد البنيوي كرد فعل قوي ضد فكرة استعلاء المؤلف والاحتفاء به، نحو إحلال العمل الأدبي محله.

انبثقت نظرية الأدب البنيوية من النظرية اللغوية لـ"فردينارد دي سوسير" الذي استطاع أن يستكشف طبيعة اللغة نفسها ويرى أنها بنية أو نظام من العلامات وأنها هي النموذج المهيمن على كل أوجه إدراك الإنسان. بقيت نظرية البنيوية عند اللسانيين حتى الحرب العالمية الثانية ثم تمددت إلى أن اقتحمت كثيرا من الحقول المعرفية والأدبية، "فقد ابتكر مصطلح البنيوية Structuralisme "رومان جاكوبسون" أحد أعضاء كل من مجموعة الشكلانيين في موسكو وحلقة براغ"5. وأما الشكلانية الروسية فقد نشأت "أثناء الحرب العالمية الأولى،

<sup>1</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص73.

<sup>3</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص75.

<sup>4</sup> ينظر: دفيد بشبندر ، نظرية الأدب وقراءة الشعر ، ترجمة عبد المقصود كريم، مكتبة الأسرة، ط2، 2000، ص53.

<sup>5</sup> المرجع نفسه، ص98.

وكانت بالتالي معاصرة تقريبا للمرحلة الباكرة من النقد الجديد واللسانيات السوسرية"1، ولعل ذلك ما يفسر الصلات الوثيقة بين هذه النظريات.

اعتبر البنيويون العمل الأدبي عملا حرا، لا علاقة له بالتاريخ ولا بالاجتماع ولا حتى بمؤلفه، وذهبوا إلى القول بـ"النص ولا شيء غير النص" والقول بـ"انغلاق النص في ذاته" وجاء "بارت" بشعار آخر وهو "موت المؤلف"². ولا يرد البنيويون أصل النص ومفاده إلى مؤثرات خارجية كماكان يرى النقاد التأويليون، ولكن العمل الأدبي منقطع الصلة عن قوى خارجية؛ فلذلك سعى الشكلانيون الروس "إلى الكشف عن سر العمل الأدبي وحصره في التحليل الداخلي لأشكاله وبنائه؛ فهم لا يمتمون بتكونه ولا ما يربطه بالعالم وبالتاريخ، بل ينكبون على وصف خاصياته القابلة للملاحظة؛ نعني التعالقات والتكرارا والتناظرات بين أصوات وكلمات أو مشاهد"3.

"وفي المرحلة الأولى للشكلانية، كان النص الأدبي يعتبر معطى منفصلا عن القارئ ومعزولا عن السياق التاريخي الأدبي الذي هو جزء منه" وأصبح التلقي والتاريخ الأدبي بعد تطور الشكلانية عنصرين بارزين يُمكِّنان الناقد من تحديد جماليات النصوص الأدبية الموجمة لقراء مُعيَّنين عبر التاريخ؛ وذلك لأن "النصوص الأدبية مندمجة في نظام تاريخي، ولا يمكن أن تدرس باعتبارها ظواهر معزولة "5.

وفي مقال "نظرية الأغراض" استحضر "توماتشوفكي" دور القارئ؛ بأنه عنصر فعال في تنظيم السيرورة الأدبية التي لا تنتظم إلا "حول لحظتين هامتين: اختيار الغرض وصياغته القارئ". وقد عرَّف "توماتشوفكي" كلمة "اختيار الغرض هو أمر وثيق الصلة بالقبول الذي قد يجده لدى القارئ". وقد عرَّف "توماتشوفكي" كلمة القارئ بأنه "حلقة من الأشخاص، غير محددة بدقة، ويكون الكاتب نفسه في أغلب الأحوال على غير معرفة

ينظر: المرجع نفسه، ص97.

موت مؤلف، عنوان لمقال كتبه بارت، فأراد به تحرير النص من سلطة المؤلف الذي يحتكر النص كأنه هو صاحب الحق الوحيد، فبين أن النص ليس عملا خاصا بالمؤلف دون تدخل أثر آخر فيه، ولكنه "فضاء لأبعاد متعددة تتزاوج فيها كتابات محتلفة وتتنازع دون أن يكون أي منها أصليا" [رولان بارت، موت المؤلف، ضمن كتاب "تقد وحقيقة لرولان بارت، ص21] وأضاف على ذلك، "ولقد نعلم أنه لكي تسترد الكتابة مستقبلها يجب قلب الأسطورة، فموت الكاتب هو الثمن الذي يتطلب ولادة القراءة" [رولان بارت، موت المؤلف، ص25].

آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص75-76.

الرود إبش، د.و. فوكما، نظرية الأدب في القرن العشرين، ضمن كتاب نظرية الأدب في القرن العشرين، ترجمة محمد العمري، إفريقيا الشرق،
 ط1، 1996، ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص31.

وماتشفكي، نظرية الأغراض، ضمن نصوص الشكلانيين الروس، ترجمة إبراهيم الخطيب، الشركة المغربية للناشرين المتحدين - الرباط -مؤسسة الأبحاث العربية - ببروت -، ط1، 1982، ص175.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، ص.ن.

دقيقة بها"1. وفي اللحظة الثانية من السيرورة الأدبية - وهي لحظة الصياغة -، يقترح "توماتشوفكي" أن يُتصورَ القارئ المستهدف من العمل الأدبي إبَّان الصناعة؛ ليسهل إقناعه بأهمية الغرض وأن تثار انفعالاته؛ إذ "ليس يكفي اختيار غرض محم، بل يجب تدعيم تلك الأهمية وإثارة انتباه القارئ. فالأهمية تجذب والانتباه يستبقي" يُغهم من نظر "توماتشفسكي" أن القارئ مجردُ مُستهلك عادي يستأْسِرُه المؤلف ليكون وفيا لعمله؛ أي أنه لا يُحتاجُ إليه هنا، إلا كأداة استجابة تنفعل مع جالية الأثر الأدبي بدون أن يكون له رد فعل إيجابي عليه، كإنتاج نص واعادة بناء تأويل جديد.

ومن الاتجاهات النقدية التي طبّقت ما توصلت إليه اللسانيات السوسيرية في دراسة النص الأدبي، الأسلوبية، وهي "تستند إلى المقابلة بين اللغة والكلام؛ لتحليل الأسلوب الفردي لكل كاتب"<sup>3</sup>.

يرى "رولان بارت" أن الأسلوب هو مجموعة من العناصر التي تولد من جسم الكاتب وماضيه؛ لتغدو شيئا فشيئا آليات فنه، فهو خاصية للكاتب تنبثق من صعيد البيولوجيا والماضي وليس نتاجَ اختيارٍ على الإطلاق أو تأملٍ حول الأدب<sup>4</sup>. إلا أن "ديكرو" و"تودروف" "يؤكدان أن الأساليب توجد في اللغة وليس في نفسية المستعملين"<sup>5</sup>.

تُقسَّمُ الأسلوبيةُ عُمومًا إلى قسمين: 1 \_ أسلوبية عامة. 2 \_ أسلوبية خاصة.

فالأسلوبية العامة: تقصد بها أسلوبية اللغة، فقد قدَّمَا السويسري "شارل بالي" الذي نشر سنة 1919 "رسالة في الأسلوبية الفرنسية" والأسلوبية بهذا المعنى الواسع، يشمل كل الأفانين التعبيرية وكل نطق لغوي تقريبا 7. وأما الأسلوبيات الخاصة، فهي "التي تحلل الطرائق الفردية للغة الخاصة بكاتب ما أو بنص ما 8، وهي أسلوبية "الاستعالات الفردية للغة" ويمثلها "ليو سبتزر" الذي يرى أنه ينبغي الانطلاق من السيات الأسلوبية

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص.ن.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص81.

ينظر: رولان بارت، الكتابة في درجة الصفر، ترجمة محمد نديم خشفة، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 2002، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه، ص82.

<sup>7</sup> ينظر: رينيه وليك، أوستين وآرون، نظرية الأدب، ترجمة عادل سلامة، دار المريخ للنشر - الرياض -، ط1، 1992، ص242-243.

<sup>8</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص82.

الخاصة إلى نواتها الأصل وهي اللغة  $^{1}$ . والأسلوبية عند "ميشال ريفاتير" -"التي تهتم بمؤثرات الأسلوب على "قارئ متوسط" سهاه "القارئ الجمع"-فإنها أسلوبية تحاول أن تفسر العلاقات السياقية بين مظاهر الأسلوب" $^{2}$ .

وهكذا يتجلى انفتاح البنيويين تدريجيا على السياقات الخارجية بدون التفريط في دور العمل الأدبي، كما ظهر عند الشكلانيين في مراحلهم الأخيرة، وعند "ريفاتير" في الأسلوبية البنيوية، لكن لا تزال هذه المرحلة من سلطة النص تتسم بفلسفة "النص ولا شيء غير النص"، غير أن ظهور بعض المناهج النصية في الفترة الأخيرة؛ اقتضى إعادة النظر إلى مفهوم النص باعتباره كيانا منغلقا في ذاته. وللخروج من هذا الانكماش النصي، نقد "ميخائيل باختين" هذا الانغلاق الذي فرضه على العمل الأدبي الشكلانيون والبنيويون، فآخذهم على إهمالهم "للأشكال التنظيمية للملفوظات الملموسة ولوظائفها الاجتماعية والإيديولوجية"3. لاقت هذه الدعوة استجابة كل من "جوليا كريستيفا" و "رولان بارت" اللذين قاما بتنظير مفهوم التناص في فرنسا؛ بإعادة النظر في التصور الشكلي للنص، فهاذا يقصدان بالتناص؟

اعترفت "جوليا كريستيفا" في كتابها Recherche pour une sémanalyse بأن "باختين" هو أول من أدخل في النظرية الأدبية ما يُصطلح عليه اليوم بالتناص وذلك بقولها: إن "أي نصٍ ينْبني كفُسيفساءٍ من الإحالات، وأي نصٍ هو استيعابٌ وتغييرٌ لنصٍ آخرَ "<sup>4</sup>. لكن "كرستيفا" لم تحبذ المصطلح الباختيني وهو "التداخل بين الذوات" (Intersubjectivité)، فاقترحت أن تضع محله مفهوم التناص ألدوات" (Intersubjectivité)

ومن هذا البحث الذي نشرته "كريستيفا" سنة 1966أخذ مفهوم التّناص صيته، فتبين من خلاله أن النص ليس كيانا منغلقا في ذاته أو عملا خالصا لمؤلفه، وإنما هو نتيجة تراكم نصوص خلّفه تاريخ الكتابة؛ ثم يأتي الكاتب فيدمجها في كتاباته، فكأنه قد ولد قبل أوانه واكتشف ما سبقه أو كأنه "ذلك المسن الذي يرجع إلى ما قبل ولادته ليري الذين يتكلمون بأنهم تكلموا"6.

<sup>1</sup> ينظر: فابرس تومريل، النقد الأدبي، ترجمة الهادي الجطلاوي، دار التنوير للطباعة والنشر، - تونس -، ط1، 2017، ص296-297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص297.

<sup>3</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Julia KRISTEVA, *Recherche pour une sémanalyse,* Edition du seuil, Paris, 1969, p.146.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., p.146.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., p.8.

وأما "رولان بارت"، فقد عرَّف النص في مقاله "موت المؤلف" بأنه " ليس سطرا من الكليات ينتج عنه معنى أحادي ... ولكنه فضاء لأبعاد متعددة تتزاوج فيها كتابات مختلفة وتتنازع دون أن يكون أي منها أصليا؛ فالنص نسيج لأقوال ناتجة عن ألفِ بُؤرة الثقافة"1.

نجد كذلك "جيرار جينت" في كتابه "طروس" Palimpsestes يعرف التناص تعريفا ضيقا، فيقول: "إنه حضور مشترك بين نصين أو عدد من النصوص أي بمعنى -بطريقة استحضارية في أغلب الأحيان- الحضور الحقيقي لنص في نص آخر"<sup>2</sup>. وفي المقابل يُعرّف "ريفاتير التناص" تعريفا أكثر شمولية وهو عنده، "إدراك علاقات -من طرف القارئ- بين عمل وأعمال أخرى سبقته أو جاءت بعده"<sup>3</sup>.

وقد صنف "جينت" التناص باعتبار العلاقات بين النصوص إلى أصناف، ومنها ماكانت العلاقات بينها واضحة كالمارسة العادية للاستشهاد Citation بإحالة إلى مرجع محدد أو عدمها، ومنها ما هو علاقاته أكثر وضوحا وشرعية كالسرقة Plagiat، وأما أقل أشكالها وضوحا فهي التلميح Allusion. هذا الفهم الجديد يُحوِّل النص من قداسته البنيوية إلى كونه فضاءً واسعًا تتلاقى فيه ركامٌ من نصوص سالفة وعدد كبير من التأويلات؛ ما يفضي بالطبع إلى سيرورة لانهائية من إنتاج الدلالات، وقد تُعزى إلى علامات لسانية أو غير لسانية وإلى رموز ومراجع خارجية، وفي هذا الإطار التأويلي ظهر ما يعرف اليوم بالسميائيات.

وردت تعريفات عدة للسميائيات ولعل أقصرها القول بـ"دراسة الإشارات" ويعَدُّ تعريفُ "أمبرتو إيكو" من أوسع التعريفات؛ إنه يَعتبِر أنَّ السميائيات تُعنى بكل ما يمكن اعتباره إشارة. ولا يتضمن هذا الأخير ما نطلق عليه في الخطاب اليومي "إشارات" فحسب، لكن كُل ما يمكن أن ينوب عن شيء آخر، كما يمكن أن تأخذ شكل كلمات وصور وأصوات وإيماءات<sup>5</sup>.

وأما السميائيات باعتبارها علما قامًا بذاته، فقد تنبأ بها "فرديناند دي سوسير" في كتابه "محاضرات في علم اللسان" بقوله "ونستطيع إذن أن نتصور علما يدرس حياة الرموز والدلالات المتداولة في الوسط المجتمعي ومن ثم يندرج في علم النفس العام ونطلق عليه مصطلح علم الدلالة Sémiologie (من الكلمة الإغريقية دلالة). (Sémeion) وهو علم يُفيدنا موضوعُه الجهة التي تقتنص بها أنواع الدلالات والمعاني، كما يهدينا إلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رولان بارت، موت المؤلف، ضمن كتاب رولان بارت، نقد وحقيقة، ترجمة منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 1994، ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gérard GENETTE, Palimpsestes, la littérature au second degré, édition du seuil, collection poétique seuil, 1982, p.2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., p.2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid., P.2.

<sup>5</sup> دانيال تشاندلر، أسس السميائية، ترجمة طلال وهبه، مراجعة ميشال زكريا، مركز دراسات الوحدة العربية، - بيروت -، ط1، 2008، ص28.

القوانين التي تضبط تلك الدلالات والمعاني. ومادام هذا العلمُ لم يُوجد بعدُ فلا نستطيعُ أن نتنبًا بمصيره، غيرَ أَنّنا نُصَرِّح بأنّ له الحقّ في الوجود" أ. وإذا كان "سوسير" وقف على حدود الإشارة إلى أهمية هذا العلم الذي يسميه سميولوجيا، دون وضع حدوده ومعالمه وأسسه، فإن "شارل ساندرس بورس"، أظهر أفقه وبيَّن معالمه وقام بتنظيره، فأطلق عليه اسم السميوطيقا Sémiotique الذي عرَّفه باعتباره منطقًا و "المنطقُ في معناه العام ليس سوى تسميةٍ أخرى للسميائيات تلك النظرية شبه الضرورية والشكلية للعلامات "2.

وأما العلامات اللسانية عنده، فعلى ثلاثة؛ خلافا لـ"سوسير" الذي قسمها إلى دال ومدلول، (والدال عنده هو الصورة السمعية للفظ والمدلول هو التصور الذهني له)<sup>3</sup>. وتتمثل ثلاثية "بورس" فيما يلي: ماثول، مؤول، موضوع، والـ"ماثول (Représentamen) يحيل على موضوع (Objet) عبر مؤول مؤول، موضوع، والـ"ماثول (سلسلة الإحالات) هي ما يشكل في نظرية "بورس" ما يطلق عليه السميوز، أي النشاط الترميزي الذي يقود إلى إنتاج الدلالة وتداولها". اتسم النص بعد انفتاحه على السميائيات، بتعدد الدلالات بعد أن حصره بعض المناهج النصية في دائرة "معنى المؤلف". لاحظنا أن النص ليس نسيجا من كلمات منغلقة في ذاتها، تفرض دلالة واحدة يحددها المؤلف، بل أصبح فضاء خصبا تتفاعل فيه العلامات اللسانية والإشارات الخفية والصريحة؛ وبذلك فإنها سيرورة إنتاج وتلقي دلالات لانهائية.

## 2- المرحلة الثالثة: سلطة القارئ.

لم يعد النص ذلك العصبي المستغني عن محيطه وعن القارئ الذي يُكتبُ النص لأجله، وإنما أصبح القارئ طرَفًا مُحدِّدًا للمعنى ومؤوِّلًا له دون أن يخضع للبنيات النصية التي يفرضها البنيويون؛ لأنه "لا يحيى العمل الأدبي إلا إذا قرئ"، و"بدون عملية القراءة هذه ليس هناك سوى تخطيطات سوداء على الورق" كما لاحظ ذلك "سارتر" في بداية كتابه ما الأدب؟ "ق. وبدأنا نرى في هذا المطاف تصورا جديدا للعمل الأدبي على أنه ليس منعزلا عن القارئ إذا كان من المفترض أن يُكتب لقارئ ما؛ ولذلك يقول "سارتر": "كل الأعمال الأدبية محتوية في نفسها على صورة القارئ الذي كُتبت له "6. و "لقد كان لـــ"سارتر" دور مهم في تحولات النقد الأدبي الحديثة؛ إذ وضع القارئ والقراءة في مركز تفكيره حول الأدب" وهو ينص في كتابه ذاك "أنه لا شك

<sup>1</sup> فرديناند دي سوسير، محاضرات في علم اللسان، ترجمة عبد القادر قنيني، إفريقيا الشرق، المغرب - الدار البيضاء -، ط3، 2016، ص31.

 $<sup>^{2}</sup>$  سعید بنکراد، السمیائیات مفاهیمها وتطبیقاتها، دار الحوار للنشر والتوزیع، ط2، 2012، ص88-88.

<sup>3</sup> فرديناند دي سوسير ، محاضرات في علم اللسان ، ص105.

 $<sup>^{4}</sup>$  سعيد بنكراد، السميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، ص $^{91}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص127.

<sup>6</sup> جان بول سارتر، ما الأدب؟، ترجمة محمد غنيمي هلال، دار نهضة مصر للطبع والنشر، - القاهرة -، ص75.

<sup>7</sup> آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص129.ث

في أن الكاتب إنما يكتب للقارئ من حيث هو فرد من أفراد الناس في العالم"<sup>1</sup>. وإذا كان الكاتب يكتب لجمهور قراء معينين، فمن المنطقي جدا أن ينالوا نصيبهم في المناهج النقدية التي تسعى إلى دراسة الأعمال الأدبية.

وفي هذه المرحلة التي نسميها بمرحلة سلطة القارئ، لوحظ انتقال كثير من الدراسات النقدية من فكرة "أولوية المؤلف والعمل الأدبي" إلى فكرة "أولوية القارئ". فمنذ سنة 1950، أهمل التاريخ وسوسيولوجيا الأدب تحليل العمل الأدبي في علاقته بمؤلفه أو بالعالم الخارجي، وبدّءا يَهتان بدراسة العلاقة التواصلية القائمة بين المؤلف والجمهور<sup>2</sup>؛ وعليه يقول "روبير إسكارييت" في كتابه "سوسيولوجيا الأدب": "إن أي أديب، عندما يكتب يستحضر في وجدانه جمهوراً ما ولو لم يكن إلا هو نفسه فإن أيَ شيءٍ لا يُعتبرُ مُعبَّراً عنه إن لم يُوجَّهُ إلى أحد"<sup>3</sup>.

هذه التحولات في النقد الاجتماعي، جذبت أيضا انتباه المؤرخين للأدب الذين يحاولون تأريخ آدابٍ وفنونِ حقبةِ مُعيَّنةٍ في علاقته بالحياة الاجتماعية. ولطالما ارتبط الأدب بالجماهير الذين كانوا يتلقونه؛ ولذلك إنَّ أي دِراسةٍ أدبيَّةٍ أو تأريخ للأدبِ، ينبغي أن تُوليَ للجمهور نَصيبا من الاهتمام بقدر اهتمامما بالمؤلِّف ومحيطه والأثر الأدبي. ها هو المؤرخ "لوسيان فيبفر" Lucien Febver -في كتابه "معارك لأجل التاريخ" والأثر الأدبي. ها هو المؤرخ "لوسيان فيبفر" عن المنهج النموذجي لتأريخ الأدب، فيقول: "ينبغي - لأجل الكتابة-إعادة تَشكيل الوسط، بمعرفة من يكتبْ؟ ولمن؟ ومن يقْرأ؟ ولماذا؟ وينبغي إدراك أي تكوينٍ تلقاهُ الكتّابُ في المدرسة أو في غيرها، والمعرفة كذلك التكوينَ الذي تَلّقاهُ قُراؤُهم"4.

يُستنتجُ من قول "فيبفر" أن معرفةَ جمهور كاتبٍ ما وتحصيلهم المعرفي، تُساعدُ على فهم أعاله الأدبية؛ لأنَّ القُرَاءَ يقرأون عُمومًا ما يتذوَّقُون، وقد تكون خلفياتُهم الأدبيةُ والفكرية عاملة رئيسة؛ لتَحديدِ هذا الذَّوق، كما أن إقبالَهم الكبيرَ على أثرٍ أدبي، قد يكون إشارةً لنجاحه في زمن تلقيه، كما أنَّ معرفةَ تَلقياتِ الكاتبِ والمعارفِ التي أسهمت في تكوينه، تُعين الدارس على فهم أعالِه، كما يظهر ذلك في المناهج التقليدية السالفة.

بما أن كثافة تلقي آثار معينة في حقبة زمنية محددة، ترسم حدود نجاح تلك الآثار الأدبية، فمن الأحرى إذن دراسةُ هذه التلقياتِ؛ لكونها مِيسمًا لجمالية العمل الأدبي. وهذا ما قام به -بالتحديد-روادُ نظرية التلقي أمثال "هانس روبرت ياوس" و"فولفغانغ إيزر".

أ جان بول سارتر، ما الأدب؟، ص71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص128.

<sup>105.</sup> روبير إسكارييت، سوسيولوجيا الأدب، ترجمة، آمال أنطوان عرموني، عويدات للنشر والطباعة، بيروت - لبنان -، ط3، 1999، ص105. Lucien FEBVRE, Combats pour l'Histoire, Librairie Armand Colin, Paris, 1992, Première édition, 1952, p.307.

اهتم "ميشال ريفاتير" بالقارئ فعارض المسلمة البنيوية القائلة باستقلالية النص وأن الظاهرة الأدبية ليست محصورة في النص فقط، لكنه أيضا تتضمن مجموع ردود أفعال القراء. والقارئ عنده قارئ مجرد أي كأنه أداة للوقوف على منبهات النص وأطلق عليه اسم "القارئ الجامع"؛ لأنه يمثل مجموع القراءات الممكنة للعمل الأدبي1.

وأما "فولفغانغ إيزر"Wolfgung Iser -أحد المنظرين لنظرية التلقي في مدرسة "كونستانس" بجانب "ياوس"- فقد التفت "إلى بنية الأدب الإبلاغية؛ لكي يتفحص الشروط التي تسمح بقيام التفاعل بين النص والقارئ وتحكمه"<sup>2</sup>. والنص عند "إيزر" بنية معقدة لا تستوفي وظيفتها إلا إذا كان لها تأثير على القارئ، وهذه البنية التركيبية للنص، هي التي تُوجِّهُ تأويلاتِ القَارئ وتَرسمُ حُدودَ القراءة؛ كي لا تكون اعتباطية قير قابلة للمعيرة والتقييس.

فالقارئ إذن، ليس حُرًا طَليقا غيرَ مُقيَّد بقُيود ولا ضَوابط؛ لكنه مدعو إلى أن ينطلق من العلامات اللسانية المُضَمَّنة في النص؛ لبناء المعاني المحتملة من خلال عملية القراءة. "ومن هنا يمكن أن نستخلص أن للعمل الأدبي قطبين قد نسميها: القطب الفني، والقطب الجمالي، الأول هو نص المؤلِّف والثاني هو التحقق الذي ينجزه القارئ "4. يتم هذا التحقق بالغوص في أعاق بنية النص التي يمثلها "القارئ الضمني"، فمفهوم "القارئ الضمني هو بنية نصية تتوقع حضور متلق دون أن تحدده بالضرورة؛ إن هذا المفهوم يضع بنية مسبقة للدور الذي ينبغي أن يتبناه كل متلق على حدة "5.

وهذا المتلقي هو القارئ الثاني أو القارئ الحقيقي الذي له وجود في العالم الخارجي؛ فيتفاعل مع القارئ الضمني (القارئ الأول)؛ لتأويل العمل الأدبي. وعليه، تتمثل وظيفة القارئ الحقيقي، في استنطاق ما اكتنزه القطب الفني من معاني؛ باستقصاء الآراء المتشعبة ومختلف المعاني الممكنة ووجمات النظر التي يقدمها النص ثم ربط بعضها ببعض<sup>6</sup>، وهذا هو الذين يضفي على العمل الأدبي حياة جديدة وحركة نشطة تتجدد بتجدد القراءات؛ وذلك لتفادي الوقوع في فكرة "جمود النص" أي إخضاعه لهيمنة المؤلف.

<sup>1</sup> ينظر: آن موريل، ص136.

<sup>2</sup> روبرت هولب، نظرية التلقى: مقدمة نقدية، ص136.

<sup>3</sup> ينظر: فولفغانغ إيزر، فعل القراءة، نظرية جالية التجاوب (في الأدب)، ترجمة حميد لحميداني، الجلالي الكدية، منشورات مكتبة المناهل خاس-

<sup>،</sup> ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص20.

<sup>6</sup> المصدر نفسه، ص12.

وفي الوقت الذي هيمنت فيه نظريات النص الساحة النقدية، ظهر مفهوم "لاوعي النص"، وتم تحديده لاحقا على أساس ما أتت به التداولية أ ويعد "جان بلمان نويل" أحد مؤسسي مفهوم "لاوعي النص" في عقد السبعين من القرن العشرين أو "فقد كتب مقالة -تكريما "لديدي أنزيو"، صدرت في "نشرة علم النفس"- يؤرخ فيها لهذا المفهوم ويؤكد أنه "أصبح شيئا فشيئا شعارا يمكن أن يجتمع حوله أولئك الذين يريدون الإنصات إلى ما يقع وما يُقال في اللاوعي من وجمة نظر القراءة "ق. والقراءة بالنسبة إليه، عملية يتلاقى فيها لاوعي الكاتب ولاوعي القارئ مخير أنه يرى "أن اللاوعي الوحيد الذي يمكن استحضاره هو لاوعي القارئ وليس هو لاوعي المؤلف" ألذي اعتنى به النفسانيون. والقول بلاوعي القارئ يوحي إلى تحييد منتج النص نفسه عن عملية القراءة، وإذا كان قد "تغيّب المؤلف عن نصِّه وتركه يحيا حياته على طريقته. لا أحد يتكلم داخله، والكل يجد ذاته فيه" مفن المفترض أن تعتنى الدراسات الأدبية بالذات القارئة التي وجه إليها العمل الأدبي.

أصبح القارئ مع "جان بلمان" عنصرا آخر يتدخل في فهم النص وتأويله بلاوعيه الخاص؛ لأنه ليس "بمجرد ولا محايد، بل هو قارئ يقرأ بذاته وثقافته ولاوعيه" ?. ذهب "جان بلمان" إلى أبعد من ذلك، إذ جعل ثمرة التفاعل بين القارئ والنص كالتفاعل بين المؤلف ونصه، باعتباره أن كلا منها ينتج نصا في الأخير. وهذا ما بدا لنا في قوله: "إن "القارئ والنص" -هاتين "التركيبتين اللاواعيتين" - يعملان على إعادة عرض مشهد (ضائع) أو [...]على إعادة طباعة نص من النصوص في تنظيم حرفي جديد غير مألوف يمتلكان له كلاهما معجمه ونحوه امتلاكا لا يتبين من الوهلة الأولى" 8.

ثم جاء "هانس روبرت ياوس" بحمولة جديدة للنظريات التلقي مومنا بأن القارئ يجب أن يتجاوز البعد التذوقي واللاواعي إلى لجوء إلى النصوص بفكرة إعادة بنائها ورسم معالمها الضائعة. حاول "ياوس" بنظرية التلقي تفنيد أسسِ بعض المناهج النقدية السابقة، كالنموذج التاريخي الذي حصر محامه في تأريخ الأدب وإيلاء أولويته لمنتج النص دون أن يسمح للمتلقي فرصة؛ لإنتاج النص أو تأويله، كما هو الحال كذلك في المناهج

 <sup>&</sup>quot;تصف اللسانيات التداولية - التي تطورت خاصة في إنجلترا والولايات المتحدة - تأثير المتكلم في المرسل إليه وتبين أيضا كيف أن المرسل إليه؛
 إذ يتبين الملفوظ لحسابه، يحول عبارات لها دلالات في نسق اللغة إلى جمل ذات معنى في حالة معينة وفي سياق معين" [آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص127].

<sup>2</sup> ينظر: آن موريل، النقد الأدبي المعاصر، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص.ن.

م. 4 ينظر: فابريس تومريل، النقد الأدبي، ص275.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> آن موريل، ص142.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه، ص.ن.

<sup>8</sup> فابريس تومريل، النقد الأدبي، ص275-276.

البنيوية والشكلانية، غير أن ظهور نظريات القراءة التي انبثقت كرد فعل على تلك المناهج والنظريات، اقتضت إعادة ترتيب الأولويات وصناعة إواليات؛ فجعلوا القارئ عنصرا فاعلا في النص ومنتجا له، لكن "ياوس" "على النقيض من رواد نظرية التلقي الذين كانت همومهم في الأساس فلسفية أو نفسية أو اجتاعية. يرجع اهتام "هانز روبرت ياوس" بمسائل التلقي إلى اشتغاله بالعلاقة بين الأدب والتاريخ"، ولم يرد أن يفصل الأدب عن التاريخ كما فعل الشكلانيون ولا أن يفصله عن القارئ كما فعل الماركسيون، ولكن منهجه الجديد يرتكز على التأليف، واظهار نتاج التفاعل بينها.

وأما "ياوس"، فقد عرف تاريخ الأدب بوصفه "عبارة عن سيرورة تلقي وإنتاج جاليتين تتم عبر تحقيق النصوص الأدبية من قبل القارئ الذي يقرأ والناقد الذي يتأمل والكاتب الذي يُعدُّ بدوره مدعوا إلى أن ينتج". ليس تاريخ الأدب إذن، مجرد وصف للأحداث وتأريخ للأدباء، ولكنه دراسة تفخصية للنصوص وإعادة إنتاج لدلالاتها وتحديد لأثرها في موقعه داخل سلسلة من التلقيات. وجد "ياوس" أن عددا كبيرا من تواريخ الأدب ليس إلا سلسلة مقالات تتناول سير المؤلفين بإغفال تلك العلاقة الطبيعية المؤسسة بين القارئ والعمل الأدبي. وليكتسب التاريخ الأدبي قيمته ويحظى بنجاح كبير، يلزمه أن يعتبر ذلك التفاعل بين النص وقارئه 3: لذلك يدعو إلى تجاوز تلك التصورات التي تبجل المؤلف على حساب القارئ، ويسعى لأجل ذلك إلى وضع جالية الوقع والتلقي مكان النزعة الوضعية التاريخية؛ لتأسيس تاريخ أدبي جديد؛ بتلبية "حاجة الماركسيين إلى التوسطات التاريخية بأن يضع الأدب في سياق أوسع من تسلسل الأحداث التاريخية وفي الوقت نفسه، يعتد التوسطات التاريخية بأن يضع الأدب في سياق أوسع من تسلسل الأحداث التاريخية وفي الوقت نفسه، يعتد "ياوس" بإنجازات الشكلانيين الروس، حيث يضع إدراك الوعي في قلب اهتماماته" 4. يحظى البعد الجمالي عناية فائقة لدى القراء؛ "لأنهم حين يقرؤون هذا العمل للمرة الأولى فإنهم يختبرونه عن طريق مقارنته بقراءاتهم لأعمال أخرى سبق أن واجمتهم. ولا يذهب فهم القراء الأول هباء ولا تعفى عليه قراءات المحدثين، بل الأحرى أن تزداد ثراء وتستمد أسباب البقاء في تسلسل يمتد من التلقى الأول وعبر الأجيال المتعاقبة" 5.

 $<sup>^{1}</sup>$  روبرت هولب، نظریة التلقی: مقدمة نقدیة، ص97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هانس روبيرت ياوس، نحو ج<sub>ا</sub>لية للتلقى، ص61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> روبرت هولب، نظرية التلقى: مدرسة كونستانس، ص482.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص482.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص.ن.

# لائحة المصادر والمراجع

## باللغة العربية

- آن موريل، النقد الأدبي المعاصر: مناهج، اتجاهات، قضايا، ترجمة إبراهيم أولحيان، محمد الزكراوي، المشروع القومي للترجمة -القاهرة-ط1، 2008.
- إلرود إبش، د.و. فوكيا، نظرية الأدب في القرن العشرين، ضمن كتاب نظرية الأدب في القرن العشرين،
  ترجمة محمد العمري، إفريقيا الشرق، ط1، 1996.
- توماتشفكي، نظرية الأغراض، ضمن نصوص الشكلانيين الروس، ترجمة إبراهيم الخطيب، الشركة المغربية للناشرين المتحدين الرباط، مؤسسة الأبحاث العربية بيروت -، ط1، 1982.
  - جان بول سارتر، ما الأدب؟ ترجمة محمد غنيمي هلال، دار نهضة مصر للطبع والنشر، القاهرة.
- دفيد بشبندر، نظرية الأدب وقراءة الشعر، ترجمة عبد المقصود كريم، مكتبة الأسرة، ط2، 2000.
- دانيال تشاندلر، أسس السميائية، ترجمة طلال وهبه، مراجعة ميشال زكريا، مركز دراسات الوحدة العربية، ببروت -، ط1، 2008.
- روبرت هولب، نظرية التلقي: مدرسة كونستانس، ترجمة محمد بريري، ضمن كتاب موسوعة كمبريدج في النقد الأدبي، ج8: من الشكلانية إلى ما بعد البنيوية، تحرير رامان سلدن، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، 2006.
- روبرت هولب، نظرية التلقي مقدمة نقدية، ترجمة الدكتور عز الدين إسهاعيل، المكتبة الأكاديمية،
  القاهرة ـ ط1، 2000.
- روبير إسكاربيت، سوسيولوجيا الأدب، ترجمة، آمال أنطوان عرموني، عويدات للنشر والطباعة، بروت لبنان، ط3، 1999.
- رولان بارت، موت المؤلف، ضمن كتاب رولان بارت، نقد وحقیقة، ترجمة منذر عیاشي، مركز الإنماء
  الحضاري، ط1، 1994.
- رولان بارت، الكتابة في درجة الصفر، ترجمة محمد نديم خشفة، مركز الإنماء الحضاري، ط1، 2002.
- رينيه وليك، أوستين وآرون، نظرية الأدب، ترجمة عادل سلامة، دار المريخ للنشر الرياض -، ط1، 1992.
  - سعيد بنكراد، السميائيات: مفاهيمها وتطبيقاتها، دار الحوار للنشر والتوزيع، ط2، 2012.

- غستاف لانسون، منهج البحث في تاريخ الأدب، ترجمة محمد منذور، ضمن كتاب "النقد المنهجي عند العرب"، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، 1996.
- فابرس تومريل، النقد الأدبي، ترجمة الهادي الجطلاوي، دار التنوير للطباعة والنشر، تونس، ط1، 2017.
- فرديناند دي سوسير، محاضرات في علم اللسان، ترجمة عبد القادر قنيني، إفريقيا الشرق، المغرب الدار السضاء، ط3، 2016.
- فولفغانغ إيزر، فعل القراءة، نظرية جالية التجاوب (في الأدب)، ترجمة حميد لحميداني، الجلالي الكدية،
  منشورات مكتبة المناهل -فاس.
- لوسيان غولدمان، الإله الخفي، ترجمة: زبيدة القاضي، الهيئة العامة السورية للكتاب ط1، دمشق،
  2010.
- هانس روبيرت ياوس، نحو جالية للتلقي: تاريخ الأدب تحد لنظرية الأدب، ترجمة محمد مساعدي، مركز الأبحاث السيائية والدراسات الثقافية المغرب، ط3، 2020.

#### المراجع باللغة الأجنبية:

- Lucien FEBVRE, Combats pour l'Histoire, Librairie Armand Colin, Paris, 1992, Première édition.
- SAINTE-BEUVE, Portraits littéraires, tome 1, Garnier frères, libraires-éditeurs, Paris 1900
- Gérard GENETTE, Palimpsestes, la littérature au second degré, édition du seuil, collection poétique seuil, 1982
- Julia KRISTEVA, Recherche pour une sémanalyse, Edition du seuil, Paris, 1969

# المقاطعة بين الدول الإسلامية من منظور فقه الموازنات

### إدريس أبيدمي تيجاني أحمد

طالب باحث في سلك الدكتوراه كلية الأداب والعلوم الإنسانية جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

#### المقدمة:

إن الحديث حول قضية "المقاطعة بين الدول الإسلامية من منظور فقه الموازنات"، يغلب عليه العصرية والأهمية والتعقيد، فإنه لم يشتهر الكلام عنها بالصورة التي يدور الحديث عن مقاطعة أعداء المسلمين، إلى جانب أن مقاطعة المسلمين بعضهم لبعض تخالف صريح النصوص الشرعية التي تمنع التقاطع والتدابر ونصب العداوة، لذلك يدخل هذا الموضوع في إطار نازلة فقهية تتطلب عمقًا في التأصيل، ودقة في التحليل، ونظرًا في المآلات.

أصبحت المقاطعة سلاح العصر الاقتصادي والسياسي، للنيل من الخصم وممارسة الضغط الاقتصادي عليه للوصول إلى الغرض المنشود، وبسبب اعتادها كأداة حربية صامتة تناولها العديد من الأبحاث العلمية المتخصصة أحكاما وضوابطها، لكنها اهتمت في الغالب بمقاطعة الكيانات غير المسلمة نصرةً لقضايا الأمة، وهذا جهد مشكور ومطلوب. إلا أنه لوحظ إغفالٌ شبه تام عن الخوض في جزئية أشد حساسية وأعمق أثرًا، وهي المقاطعة التي تقع بين المسلمين أنفسهم، على مستوى الدول والجماعات.

وهذا النوع من المقاطعة يضعنا أمام تحدٍ فقهي وأخلاقي كبير؛ فبينما الأصل في علاقات المسلمين هو الأخوة والنصرة والتكامل، تأتي هذه المقاطعة لتقطع الأواصر وتُحدث من الفرقة ما قد يفوق المصلحة المزعومة من ورائها. ومن هنا، وجد الباحث الحاجة ماسة إلى تسليط الضوء على هذا الموضوع، محاولًا تقديم رؤية شرعية تستند إلى أصل عظيم من أصول الفقه، وهو "فقه الموازنة بين المصالح والمفاسد"، الذي لا غنى عنه في التعامل مع مثل هذه النوازل المركبة.

وللإجابة على هذه الإشكالية، اقتصرت الدراسة على التساؤلات الآتية:

1. ما هو التكييف الفقهي للمقاطعة بين الدول الإسلامية في ضوء الأدلة الشرعية العامة؟

- 2. كيف يمكن تطبيق معيار الموازنة بين المصالح والمفاسد لتقويم مشروعية المقاطعة بين المسلمين من
  عدمجا؟
- 3. ما هي أبرز المصالح المتوخاة والمفاسد المتوقعة المترتبة على هذا النوع من المقاطعة على الشعوب والأنظمة
  على حد سواء؟

تهدف هذه الدراسة إلى بيان الأحكام الشرعية المتعلقة بهذه النازلة، ووضع ضوابط ومعايير مستمدة من فقه الموازنات يمكن من خلالها الحكم على وقائع المقاطعة بين المسلمين، سواء كانت قائمة على سبب مشروع أم لا.

ولتحقيق أهداف الدراسة والإجابة عن تساؤلاتها، اعتمد الباحث على منهج تكاملي يجمع بين عدة مناهج على النحو الآتي:

- 1. المنهج الاستقرائي: ويتمثل في تتبع الأدلة الشرعية المتعلقة بموضوع المقاطعة والأخوة بين المسلمين من مصادرها الأصلية في الكتاب والسنة، واستقراء أقوال الفقهاء والأصوليين في كتبهم المعتمدة.
- المنهج الوصفي وذلك في عرض المفاهيم والمصطلحات الأساسية للدراسة (المقاطعة، المصلحة، الدولة الإسلامية)، وكذلك في توصيف الدراسات السابقة وتحليل مضمونها بموضوعية.
- 3. المنهج التحليلي وهو المنهج الرئيس في الدراسة، ويظهر في تحليل النصوص الشرعية، ومناقشة آراء الفقهاء، وتفكيك قضية المقاطعة إلى عناصرها الأولية، وصولًا إلى تطبيق فقه الموازنات كأداة تحليلية لتقويم المصالح والمفاسد المترتبة عليها، واستنباط الضوابط الحاكمة لها.
- 4. أما الأبحاث المتخصصة في موضوع المقاطعة، ولما كانت عناوينها في الغالب متشابهة، والمعلومة المذكورة فيها متجانسة ومتكررة إلى حد بعيد بحيث يصعب درك نقاط الفرق بينها، فإن الباحث أثبت جميع مراجع هذه الأبحاث حيثما وردت مصحوبة بأسهاء المؤلفين من أجل التمييز بينها وتفادي الاختلاط.

# المبحث الأول: الإطار النظري والتأصيلي للمقاطعة وفقه الموازنات

يتطلب الخوض في نازلة "المقاطعة بين الدول الإسلامية" تحرير المفاهيم الأساسية التي يقوم عليها التحليل، وتأصيل الأداة الفقهية التي ستُستخدم لتقويمها. وبناء عليه، يتناول هذا المبحث تعريف المقاطعة كأداة سياسية معاصرة، وتحديد الإطار الفقهي الحاكم لها وهو "فقه الموازنات بين المصالح والمفاسد".

# المطلب الأول: المقاطعة بين المسلمين: المفهوم والتكييف الفقهي الإشكالي.

المقاطعة مصدر قاطع على وزن مفاعلة من القطع، وأصل مادة (القاف والطاء والعين) للدلالة على صرم وابانة شيء من شيء. ومنه القطيعة وهي فعيلة من القطع، ومعناها الهجران والصد، ضد الوصال1. واستمل القرآن الكريم "التقطيع" (وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ) [محمد: 22] للدلالة على ترك البر والإحسان إلى ذوي الأرحام2. وهكذا كلمة المقاطعة تدور في المعاجم العربية القديمة حول الإبانة والابتعاد.

والمقاطعة بالمفهوم المتداول وضعت للدلالة على الهجر والامتناع من الاتصال والتعاون سواء على الصعيد الاقتصادي أو الاجتماعي وغيرهما، وفق نظام جماعي موسوم، يقال: قاطع البضائع أو المنتجات<sup>3</sup>.

وتُعرَّف المقاطعة اصطلاحًا بأنها وسيلة ضغط جماعي تتمثل في الامتناع عن التعامل، سواء كان اقتصاديًا أم اجتماعيًا، مع فرد أو جماعة أو دولة؛ بهدف التعبير عن السخط واحداث تغيير في سياساته 4. وفي سياق العلاقات الدولية المعاصرة، أصبحت المقاطعة أداة ضغط سياسي واقتصادي تفرضها دولة أو مجموعة دول على دولة أخرى لتحقيق أهداف معينة، وقد ترقى لتكون عقوبة دولية 5.

والمقاطعة وسيلة قديمة اعتمدت كأحد العقوبات الصارمة للمنشقين عن عصا الطاعة، نتتبع أثرها في تاريخ الإسلام وسياسات الدولة الإسلامية، وربما تأتى في صورة الإبعاد والمصادرة، كما في حالة يهود المدينة حين نكثوا العهد وناصبوا النبي صلى الله عليه وسلم العداوة، وقد تأتي المقاطعة بمعنى المنع، أو الامتناع عن معاملة الآخرين من الصحابة كما في قصة الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك من غرر أهل الأعذار 6.

ويكمن الإشكال الفقهي عند تطبيق هذا المفهوم بين الدول الإسلامية في كونه يتعارض بشكل مباشر مع أصول عقدية وقواعد شرعية قطعية تأمر بوحدة الأمة، وتنهى عن التقاطع والتدابر. فالأصل في علاقة المسلمين فيما بينهم هو الأخوة والنصرة والتكامل والوحدة وترك التنازع، مصداقًا لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ [الحجرات: 10]، وقوله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [آل عمران:

<sup>1</sup> معجم مقاييس اللغة (5/ 101).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لسان العرب (280/8).

<sup>3</sup> مصطفى، إبراهيم، وآخرون، المعجم الوسيط (2/ 745)، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، دار الدعوة، بدون طبعة وتاريخ نشر.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عطية الله، احمد، القاموس السياسي (١٢٠٦). ط ١، ٣ م،دار النهضة العربية ،القاهرة، ١٩٦٨ م .

<sup>5</sup> الكيالي، عبد الوهاب، وآخرون، موسوعة السياسة (286/6)، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى، بيروت، 1990م. يشار إليه بالعنوان.

<sup>6</sup> مخير، فضلي صديق إبراهيم، المقاطعة في الشريعة الإسلامية والقانون :دراسة مقارنة (57 - 59)، رسالة ماجستير، جامعة أم درمان الإسلامية، كلية الشريعة والقانون، 2003م.

103]، وقوله جل شأنه: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: 92]. وجاء في اجتناب التنازع قوله تعالى: ﴿وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الأنفال: 46].

وأمتثل مقولة ابن عاشور حاكيا ماكان عليه أحوال الناس قبل الإسلام من العداوة والشقاق، وما آل إليه أمرهم بعد الإسلام من التآلف والتناصر: "امتن الله على المؤمنين بتغيير أحوالهم من أشنع حالة إلى أحسنها: فحالة كانوا عليها هي حالة العداوة والتفاني والتقاتل، وحالة أصبحوا عليها وهي حالة الأخوة ولا يدرك الفرق بين الحالتين إلا من كانوا في السوأى فأصبحوا في الحسنى، والناس إذا كانوا في حالة بؤس وضنك واعتدوها صار الشقاء دأبهم، وذلت له نفوسهم فلم يشعروا بما هم فيه، ولا يتفظنوا لوخيم عواقبه، حتى إذا هيئ لهم الصلاح، وأخذ يتطرق إليهم استفاقوا من شقوتهم، وعلموا سوء حالتهم، ولأجل هذا المعنى جمعت لهم هذه الآية في الامتنان بين ذكر الحالتين وما بينها فقالت: إذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا"1.

وأمام هذا التعارض، تبرز عدة تكييفات فقهية محتملة للمقاطعة:

. تكييف المقاطعة باعتبارها طريقا من طرق الجهاد: وهذا التكييف يستقيم عند مواجمة عدو خارجي معتدٍ، لكنه يسقط عند تطبيقه بين دولتين مسلمتين، مما بلغ بينها الخلاف، إذ لا يُتصور "الجهاد" بين أبناء الأمة الواحد، وبخاصة إذا علم أن علة شرعية الجهاد ضد الكفار هي مقاتلتهم للمسلمين، وهذا ما رجحه أكثر الفقهاء 2.

ب. تكييف المقاطعة كصورة من البراء: وهو كذلك لا يصح، لأن الأصل المقرر والمتفق عليه في عقيدة أهل السنة والجماعة أن الولاء والبراء مبنيان على قاعدة الحب والبغض، حيث يصرف الولاء المطلق إلى أهل الإسلام، والبراء من الكفر وأهله<sup>3</sup>، قال ابن تيمية: على المؤمن أن يعادي في الله ويوالي في

101

أ ابن عاشور، محمد الطاهر، التحرير والتنوير = تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب الجيد (34/4)، الدار التونسية للنشر، تونس، بدون طبعة، 1984 م.

القرضاوي، يوسف، فقه الجهاد. دراسة مقارنة لأحكامه وفلسفته في ضوء القرآن والسنة (1418/2).

جاء في مجموع الفتاوى لابن تيمية: "أصل القتال المشروع هو الجهاد ومقصوده هو أن يكون الدين كله لله وأن تكون كلمة الله هي العليا فمن امتنع من هذا قوتل باتفاق المسلمين. وأما من لم يكن من أهل المانعة والمقاتلة كالنساء.. فلا يقتل عند جمهور العلماء؛ إلا أن يقاتل بقوله أو فعله وإن كان بعضهم يرى إباحة قتل الجميع لمجرد الكفر؛ إلا النساء والصبيان؛ لكونهم مالا للمسلمين. والأول هو الصواب؛ لأن القتال هو لمن يقاتلنا إذا أردنا إظهار دين الله ". انظر: مجموع الفتاوى (354/28).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الولاء والبراء في الإسلام (136).

الله، فإن كان هناك مؤمن فعليه أن يواليه - وإن ظلمه. فإن الظلم لا يقطع الموالاة الإيمانية أ. وهذا التكييف كذلك يسقط لأنه يناقض هذا الأصل الشرعي.

ت. تكييف المقاطعة كعقوبة تعزيرية أو كدفع للصيال: وهذا تكييف أقرب للصواب، حيث يمكن النظر البيها كوسيلة لدفع اعتداء أو ردع ظلم صادر عن دولة مسلمة تجاه أخرى². إلا أن هذه النظرة الجزئية لا تكفي لتقويم الآثار العامة والشاملة التي تخلفها المقاطعة على الشعوب ومصالح الأمة العليا.

لذلك، يبقى التكييف الأدق والأشمل هو النظر إليها باعتبارها "نازلة معقدة" تخضع لـ فقه الموازنات، الذي يقوّم الفعل لا بناءً على مشروعيته في ذاته فحسب، بل بناءً على مآلاته وما يجلبه من مصالح وما يدرؤوه من مفاسد.

## المطلب الثاني: فقه الموازنات: المعيار الحاكم في النوازل المعقدة

تقوم الشريعة الإسلامية في مجملها على تحصيل مصالح العباد ودرء المفاسد عنهم، وهي كما وصفها ابن القيم "عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها"<sup>3</sup>. والمصلحة الشرعية هي "المحافظة على مقصود الشرع" المتمثل في حفظ الضروريات الحمس (الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال)<sup>4</sup>. وعندما تتعارض المصالح والمفاسد في نازلة واحدة، بحيث لا يمكن جلب المصلحة إلا ويصاحبها قدر من المفسدة، يأتي دور فقه الموازنات كأداة للترجيح والنظر في المآلات<sup>5</sup>.

ويمكن تعريف فقه الموازنات بأنه مجموعة الأسس والمعايير التي تضبط عملية الموازنة بين المصالح المتعارضة، أو المفاسد المتعارضة مع المصالح. أو يقال هو العلم بالأحكام الشرعية التي تختص بمعرفة درجات المفاضلة بين المصالح والمفاسد المتعارضة أو المتزاحمة للوصول إلى تقديم الراجح منها وتغليبه على الأدني<sup>6</sup>.

وفي إطار حديثنا عن التعارض الظاهر بين المصالح الكثيرة التي يتوقع استجلابها أو المفاسد التي تستدفع وراء فرض المقاطعة بين الدول المسلمة المتنازعة متشابك، لا يمكن ترجيح أحد المصالح أو المفاسد على الأخرى

<sup>2</sup> القطان.. أحكام المقاطعة الاقتصادية في الفقه الإسلامي (116).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموع الفتاوى (28/ 208).

<sup>3</sup> ابن القيم، محمد بن أبي بكر، أعلام الوقعين عن رب العالمين، (3/ 11)، دار الكتب العلمية، لبنان، تحقيق محمد عبد السلام إبراهيم، الطبعة الأولى، 1411هـ - 1991م.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الغزالي، المستصفى (174)،

<sup>5</sup> السوسوة، عبد المجيد محمد، فقه الموازنات في الشريعة الإسلامية (108).

<sup>6</sup> السوسوة، عبد المجيد محمد، فقه الموازنات في الشريعة الإسلامية (13)، الحجري، عارف، فقه الموازنات في الشريعة الإسلامية وتطبيقاتها المعاصرة – دراسة أصولية مقاصدية (27) / البمن، مطابع دمشق للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، 1439هـ - 2018م. المالي، عبد الله، تأصيل فقه الموازنات (49)، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، 1421هـ - 2000م.

إلا من خلال الاعتماد على معيار أصولي محكم، وإن فقه الموازنات تعد وسيلة اجتهادية صحيحة لدراسة رتب المصالح والمفاسد، والمفاضلة بين المتعارضة منها، ويتحقق ذلك خلال النظر إلى مآلات الأفعال.

ولصعوبة هذا المنهج اعتبر فقه الموازنة مسلكا دقيقا من مسالك الاجتهاد في التأصيل والترجيح، يحتاج إلى حذق الفقيه ودراية كاملة، واجتهاد تقديري في معرفة مصلحة الحكم وما يفضي إليه من تحقيق مقصود الشارع، وإلى هذا المعنى أشار ابن عاشور بقوله: من حق العالِم بالتشريع أن يخبر أفانين هذه المصالح في ذاتها وفي عوارضها، وأن يسبر الحدود والغايات التي لاحظتها الشريعة في أمثالها وأحوالها إثباتاً ورفعاً، واعتداداً ورفضاً، لتكون له دستوراً يُقتدَى، وإماماً يُحتذى أ

وأن مقام الشرائع في اجتلاب صالحها ودرء فاسدها مقام سهل، والامتثال إليه فيها هيَّن، واتفاق علماء الشرائع في شأنها يسير. فأما دقاق المصالح والمفاسد وآثارها ووسائل تحصيلها فذاك المقام المرتبك. وفيه تتفاوت مدارك العقلاء اهتداء وغفلة، وقبولاً وإعراضاً<sup>2</sup>.

وتقوم آلية الموازنة على عدة معايير وضوابط موضوعية، أهمها:

- 1. الترجيح بين الغالب والمغلوب: إذا كانت المصلحة أعظم وأغلب من المفسدة، شُرع الفعل تحصيلاً لتلك المصلحة الراجحة. أما إن كانت المفسدة هي الأغلب، مُنع الفعل؛ للقاعدة الفقهية "درء المفاسد أولى من جلب المصالح". وإن تساويا، قُدِّم جانب المنع احتياطًا<sup>3</sup>.
- 2. اعتبار رُتَب المصالح والمفاسد: تُقدَّم المصلحة الضرورية على الحاجية والتحسينية، وتُغتفر المفسدة التحسينية في سبيل تحصيل المصلحة الضرورية 4. فمصلحة حفظ النفس (ضرورية) مقدمة على مفسدة النطق بكلمة الكفر للمُكرَه (مفسدة تتعلق بالدين لكنها لا تهدمه لاطمئنان القلب).
- 3. اعتبار العموم والخصوص: تُقدَّم المصلحة العامة التي يعود نفعها على الأمة على المصلحة الخاصة بالفرد أو الدولة الواحدة، لأن اعتناء الشرع بالمصالح العامة أوفر وأكثر من اعتنائه بالمصالح الخاصة 5. كما

<sup>1</sup> مقاصد الشريعة الإسلامية (230/3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق (258/3).

قواعد الأحكام في مصالح الأنام (98/1)، فقه الموازنات في الشريعة الإسلامية (108). وإلى تغليب درء المفسدة وترجيحه ذهب جمهور العلماء. والقول بالتوقف فيهما قريب إلى مذهب الجمهور عند التساوي بين المصلحة والمفسدة، لأن توقف المكلف عن تعاطي العمل ترك للمصلحة وتجنب للمفسدة.

<sup>4</sup> فقه الموازنات في الشريعة الإسلامية (123).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> قواعد الأحكام في مصالح الأنام (89/2).

أن المفسدة التي يقع ضررها على عموم المسلمين أعظم من تلك التي يقتصر ضررها على فئة محدودة. ويظهر هذا في مسألة تضمين الصناع<sup>1</sup>.

4. اعتبار المآلات (سد الذرائع وفتحها): لا يُحكم على الفعل بظاهره فقط، بل ما تضمنه في الحال، وما يفضي إليه في المآل. فقد يكون الفعل مباحًا في أصله لكنه يُمنع إن كان ذريعة ووسيلة لمفسدة محققة، وهو ما يُعرف بـ"سد الذرائع².

إن تطبيق هذه المعايير بدقة هو السبيل الوحيد لتقويم نازلة المقاطعة بين المسلمين تقويمًا شرعيًا صحيحًا، يتجاوز العواطف وردود الأفعال، وينظر إلى مصالح الأمة الكبرى ومستقبلها.

# المطلب الثالث: مفهوم الدولة الإسلامية

مادة (الدال والواو واللام) وترجع إلى معنيين. أحدها: يدل على تحول شيء من مكان إلى مكان، قال أهل اللغة: اندال القوم، إذا تحولوا من مكان إلى مكان. ومنه تداول القوم الشيء بينهم، إذا صار من بعضهم إلى بعض، والدَّولة والدُّولة لغتان. والآخر: يدل على ضعف واسترخاء. ومنه الدويل وهو ما يبس لعامه من النبت، ودال الثوب يدول إذا بلي<sup>3</sup>.

وجاء استعال الكلمة في موضعين من الكتاب العزيز، بلفظة (دُولَةً) [الحشر: 7]، و(نُداوِلُها) [آل عمران: 140] للدلالة على التداول والتحول.

أما الدولة بالتعريف القانوني الحديث، فتعني جماعة من بني الإنسان تقيم على الدوام في إقليم معين، ولها حاكم ونظام تخضع لهما، وتتمتع بشخصية معنوية واستقلال سياسي. وقد اشتمل هذا التعريف على أركان الدولة الثلاثة: (الشعب، والإقليم، والسيادة) 4.

<sup>1</sup> أجاز العلماء تضمين الصناع لما يحقق من مصلحة عامة للناس جميعا لأنه بحفظ أموالهم التي يضعونها لدى الصناع من الاعتداء والتلف.

² الموافقات (178/5). مثال سد الذرائع في العمل المباح سب آلهة المشركين بين ظهرانيهم فإنه فعل مباح في أصله لما فيه من مصلحة التحقير لآلهة المشركين، ولكن يؤدي هذا الفعل إلى مفسدة راجحة وهي رد المشركين بسب الله تعالى، لذلك جاء عنه النهي.

ومثال فتح الذرائع: دفع المال للمحاربين من أجل إنقاذ الأسرى المسلمين من الاسترقاق والقتل والفتنة في الدين

<sup>3</sup> معجم مقاييس اللغة (315/2)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> صافي، لؤي، الدولة الإسلامية بين الإطلاق المبدئي والتقييد النموذجي (1993)، المستقبل العربي، مجلد 16، عدد (178)، 83 – 106، ص (89).

ورغم أن مصطلح "الدولة" بهذا الاستعمال السياسي الحديث لم يُعرف عند المسلمين إلا في عصور متأخرة نسبيًا، فإن هذا لا ينفي وجود دولة إسلامية مكتملة الأركان منذ فجر الإسلام في عهد النبوة والخلافة الراشدة، حيث تحققت السيادة، وأُقرّت حرية الفرد، وفُوض الأمر للأمة في شؤونها العامة 1.

والمقرر أن الدولة الإسلامية هي امتداد لنظام الحكم الإسلامي وأسسه، بدءًا من فترة النبوة إلى دول الخلافة. وهذه الدولة تقوم على أساس الإسلام وامتثال شريعته، وحفظ أوطان المسلمين والدفاع عن أهلها، والعمل على نشر رسالته. ووظيفتها، كما جاء في تعريف الإمامة الكبرى، هي "خلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا2.

وفي ضوء ذلك، ولغرض هذا البحث، يمكن اعتبار جميع الدول الأعضاء في منظمة التعاون الإسلامي أوطانًا إسلامية، حيث تقر هذه الدول في الجملة بالمرجعية الإسلامية وتعتز بهويتها، رغم التفاوت في درجة الاعتاد على الشريعة كمصدر للتشريع. لذلك، تنصب هذه الدراسة بالدرجة الأولى على هذه الدول، وتهدف إلى بيان الحكم الشرعي للمقاطعة التي تقع بينها.

# المبحث الثاني: تنزيل فقه الموازنات على المقاطعة بين الدول الإسلامية

بعد تأصيل الإطار النظري، يقوم هذا المبحث بتنزيل "قاعدة الموازنة بين المصالح والمفاسد" على واقعة المقاطعة بين الدول الإسلامية. ويهدف ذلك إلى تقويمها تقويمًا مقاصديًا، عبر تحليل المصالح المزعومة منها، والمفاسد المحققة المترتبة عليها، للوصول في النهاية إلى ضوابط شرعية تضبط هذا الفعل الخطير.

# المطلب الأول: المصالح المزعومة للمقاطعة البينية ومالاتها

عندما تفرض دولة مسلمة مقاطعة على أخرى، فإنها لا تفعل ذلك اعتباطًا، بل تستند غالبًا إلى تحقيق مصالح تراها مشروعة وضرورية. ولكي تكون الموازنة دقيقة، يجب عرض هذه المصالح وتحليلها في ضوء مقاصد الشرع وقواعدها، لا في ضوء الادعاءات السياسية المجردة فحسب. وأبرز هذه المصالح المزعومة هي:

1. ردع العدوان وحماية السيادة: وهي المصلحة الأَكثر شيوعًا في تبرير المقاطعة، حيث تدّعي الدولة المقاطِعة أن فعلها يأتي كرد فعل على عدوان أو تدخل في شؤونها يمس سيادتها وأمنها القومي. من الناحية الفقهية، يمكن تأصيل هذه المصلحة بالقياس على مبدأ "دفع الصائل"، فكما أن للفرد الحق في دفع من يعتدي

<sup>1</sup> النظريات السياسية الإسلامية (209).

<sup>2</sup> الماور دي، الأحكام السلطانية (15).

على نفسه أو ماله أو عرضه، فإن للدولة الحق في دفع الاعتداء على أرضها وسيادتها، وهذه مصلحة معتبرة تندرج ضمن حفظ الحقوق وصيانتها.

ورغم وجاهة هذا التأصيل ظاهريًا، إلا أنه عند التحقيق الدقيق، تعترضه عدة إشكالات جوهرية تجعله غير منطبق على حالة المقاطعة الشاملة بين المسلمين:

• إشكال التناسب في الوسيلة: قاعدة دفع الصائل محكومة بضابط صارم وهو التدرج في استخدام القوة والبدء بالأخف فالأخف. فهل المقاطعة الشاملة، التي تضر شعبًا بأكمله وتقطع الأواصر الاقتصادية والاجتماعية، هي الوسيلة الأخف الممكنة؟ أم أنها عقوبة جماعية تتجاوز مبدأ التناسب وتوقع ضررًا أكبر من العدوان المزعوم نفسه؟

بل ثبت إجماع الفقهاء على أن دفع الصائل أو البغي بالقتل وما دونه إنما هو حكم اضطراري، كان المقصود من تشريعه دفع الشر أو الضرر؛ لذلك لا يجوز أن يبتدأ بأي شيء ثقيل يزهق الروح ويعكر عيش المسلم إذا تيسرت وسيلة خفيفة، فإنه لا ضرورة في الأثقل إذا وقع المقصود بالأخف¹. بل اقتضى تصرف الفقهاء تضمين المدافع عن نفسه إذا قتل المعتدي حين أمكنه دفع الاعتداء بما هو أخف²، ورأى الحنفية وجوب القصاص في هذه الحالة³.

• إشكال تحديد جمة الضرر: مبدأ دفع الصائل يبيح إيقاع الضرر بالصائل المعتدي نفسه لدفعه. أما المقاطعة، فإن ضررها الأكبر يقع على الشعوب من المدنيين والتجار والعمال، وهم ليسوا "الصائل" المباشر في الخلافات السياسية. وهذا يصادم أصلاً شرعياً آخر وهو ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ [الأنعام: 164]، حيث يتم معاقبة الملايين بذنب لم يقترفوه.

• إشكال اليقين والظن: مصلحة "الردع" المرجوة من المقاطعة هي في غالبها مصلحة ظنية ومحتملة. فالتجربة المعاصرة أثبتت أن المقاطعات غالبًا ما تؤدي إلى زيادة استعصاء الطرف الآخر وتلاحم جبهته الداخلية،

<sup>1</sup> نقل ابن قدامة الإجماع على هذا الاختيار من قول ابن المنذر انظر: المغنى (527/8).

ومن المصادر الفقهية: حاشية ابن عابدين (546/6)، منح الجليل شرح مختصر خليل (368/9)، مغني المحتاج (530/5)، المغني (182/9). 2 جاء عند المالكية: إذا صال على الرجل شخافه على نفسه فقتله فلا شيء عليه إن قامت بينة أنه صال عليه، وإن لم تقم بينة ضمن. انظر: منح 11.1 (268/9).

وصرح الشافعية أن الصائل متى خالف مراعاة الترتيب في البدء بالأخف قبل الأثقل يضمن. انظر: مغني المحتاج (530/5). وقال الحنابلة: وإن ضربه فقطع بمينه، فولى مدبرا، فضربه فقطع رجله، فقطع الرجل مضمون عليه بالقصاص أو الدية؛ لأنه في حال لا يجوز له ضربه، وقطع اليد غير مضمون. فإن مات من سراية القطع، فعليه نصف الدية، كما لو مات من جراحة اثنين.. الح. انظر: المغني لابن قدامة (182/9). 3- حاشية ابن عابدين (646/6).

وقد لا تحقق هدف الردع المنشود<sup>1</sup>. وبذلك، نكون قد ارتكبنا مفسدة يقينية ومحققة (وهي الإضرار بشعب مسلم) في مقابل مصلحة ظنية وغير مؤكدة.

2. الضغط لتغيير السياسات والزجر والتأديب: تُستخدم المقاطعة أيضًا كوسيلة ضغط لإجبار الدولة المستهدفة على التراجع عن مواقف سياسية معينة، أو كعقوبة "تعزيرية" لزجرها وتأديبها وردع غيرها عن سلوك نفس المسلك. ويمكن ربط هذا الإجراء فقهيًا بسلطة الإمام في فرض عقوبات تعزيرية لتحقيق المصلحة العامة.

ولكن هذا التكييف يواجه إشكالات أعمق من سابقيه:

• إشكال الولاية والأهلية: من الذي يملك "ولاية" فرض عقوبة جاعية بحجم المقاطعة على دولة مسلمة وشعبها؟ هذه الصلاحية في الفقه الإسلامي منوطة بالإمام الأعظم أو بمن يمثل جاعة المسلمين (أهل الحل والعقد)، ولا تملكها دولة بمفردها لتفرضها على دولة أخرى مكافئة لها في السيادة. فالقيام بذلك من طرف واحد، دون تفويض من الأمة، يجعل الفعل أقرب إلى البغى والعدوان منه إلى التعزير المشروع.

أشار ابن عاشور إلى هذا المعنى بقوله: أن الأمر بالإصلاح ... أو مقاتلة الفئة الباغية وجوبه على الكفاية يقوم به ولاة الأمر "ويتعين بتعيين الإمام جيشا يوجمه لقتالها إذ لا يجوز أن يلي قتال البغاة إلا الأئمة والخلفاء. فإذا اختل أمر الإمامة فليتول قتال البغاة السواد الأعظم من الأمة وعلماؤها"2.

• إشكال المصلحة العامة والخاصة: التعزير يُشرع لتحقيق مصلحة عامة للأمة، ولكن في حالة المقاطعة، عالبًا ما تكون المصلحة المنشودة هي مصلحة خاصة بالدولة المقاطعة وسياساتها. فهل يجوز الإضرار بمصالح ملايين المسلمين لتحقيق مصلحة سياسية قطرية ضيقة؟ القاعدة الشرعية تقضي بأن "المصلحة العامة مقدمة على المصلحة الخاصة"، ومصلحة وحدة الأمة وتآخيها هي بلا شك المصلحة العامة التي يجب أن تعلو على أي مصلحة أخرى.

يتضح من هذا التحليل أن المصالح التي تُساق لتبرير المقاطعة بين المسلمين، وإن بدت مشروعة في ظاهرها، إلا أنها عند التدقيق تتصف بكونها خاصة) لا عامة)، وظنية (لا قطعية)، وتصطدم بقواعد شرعية

107

وقد أشار الصاوي إلى عوامل ضعف نتائج المقاطعة المنشودة، وهي ردع الدولة المستهدفة على صعيدي المجتمع الأهلي أو الدولي في تقريره المنشور
 في مجلة البيان. الصاوي، عبد الحافظ، سلاح المقاطعة الاقتصادية: الجدوى والآفاق (2011م) التقرير الاستراتيجي الثامن الصادر عن مجلة البيان
 بعنوان - الأمة في معركة تغيير القيم والمفاهيم - مجلة البيان، السعودية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> التحرير والتنوير (241/26).

كبرى كالتناسب والعدل وتقديم المصلحة العامة. وهذا يجعل كفتها خفيفة جدًا في ميزان الشريعة عند مقارنتها بالمفاسد المترتبة عليها.

### المطلب الثاني: المفاسد المترتبة على المقاطعة البينية ومآلاتها

إذا كانت المصالح المزعومة للمقاطعة بين المسلمين خاصة وظنية، فإن المفاسد المترتبة عليها هي على النقيض تمامًا؛ إذ تتميز بكونها عامة (تضر الأمة كلها)، كلية (تمس أصول الدين والمجتمع)، ومحققة الوقوع (آثارها ملموسة ومشاهدة). وهذا يجعلها راجحة في ميزان الشريعة بلا تردد. ويمكن تفصيل أبرز هذه المفاسد بحسب أثرها على الضروريات الخمس:

## 1. مفاسد تمس أصل الدين وجهاعة المسلمين (حفظ الدين):

• شق الصف المسلم وتفريق جاعته: وهذه هي المفسدة الأعظم، لأنها تضرب مباشرة مقصد (حفظ الدين) الذي هو أول الضروريات وأعلاها رتبة. فالجماعة والوحدة من صميم الدين، والمقاطعة فعل مضاد لهما، حيث تحوّل الأخوة إلى عداوة، والتناصر إلى تخاذل، وتزرع البغضاء في القلوب. وهذا ينقض بشكل صريح الأمر الإلهي بالاعتصام في قوله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَقُوا ﴾ [آل عمران: 103]، ويؤدي حتمًا إلى المآل الذي حدّر منه القرآن في قوله: ﴿وَلا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴾ [الأنفال: 46]. و"ذهاب الريح"، كما فسره أهل العلم، ليس مجرد هزيمة عسكرية، بل هو ذهاب القوة والهيبة والمكانة بين الأمم، وهو ما يفتح الباب على مصراعيه لتدخل القوى الخارجية في شؤون المسلمين واستغلال خلافاتهم، فتكون المفسدة بذلك متعدية وعامة، وهي ذريعة لمفاسد أكبر.

# 2. مفاسد تمس الشعوب والأواصر الاجتاعية (حفظ النفس والنسل):

• الإضرار العام بالشعوب المسلمة: وهذا بخلاف الحروب التقليدية التي قد تفرق بين المقاتل والمدني، فإن المقاطعة الاقتصادية والاجتماعية هي سلاح عشوائي يقع ضرره الأكبر على الشعوب البريئة. وهذا يصادم مقصد (حفظ النفس) بشكل مباشر، حيث تتعطل حياة الناس اليومية، وتتأثر أرزاقهم، وقد يُمنع عنهم ضروريات كالغذاء والدواء. وهذا الإضرار العام والمتعمد بشعب مسلم بأكمله يتعارض مع قواعد الشريعة الكبرى، وعلى رأسها قاعدة "الضرر يزال"2، كما ينقض الحديث النبوي الذي يصور الأمة كالجسد الواحد:

<sup>1</sup> ابن عطية، عبد الحق، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز (536/2 - 7)، دار الكتب العلمية، لبنان، تحقيق عبد السلام عبد الشافي محمد، الطبعة الأولى - 1422 هـ.

² أفندي، علي حيدر، درر الحكام في شرح مجلة الأحكام (37/1)، دار الجيل، تعريب: فهمي الحسيني، الطبعة الأولى، 1411هـ - 1991م.

"مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم، وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى"<sup>1</sup>.

• قطع الأواصر الاجتاعية والأرحام: تؤدي المقاطعة إلى تمزيق النسيج الاجتاعي الذي يربط بين أبناء الأمة الواحدة، وتقطيع الأرحام بين العائلات الممتدة عبر الحدود، وهو ما حذّر منه القرآن أشد التحذير. وهذا الفعل يصادم مقصد (حفظ النسل) الذي من غاياته استقرار الأسر وصلة الأرحام وتماسك المجتمع. وفي الواقع المعاصر، نرى كيف تؤدي المقاطعات إلى تشتيت الأسر ومنع تواصلها، مما يولد جروحًا اجتماعية عميقة قد لا تندمل لسنوات طويلة.

#### 3. مفاسد تمس اقتصاد الأمة وقوتها (حفظ المال):

• تعطيل المصالح الاقتصادية وتكريس التبعية: تؤدي المقاطعة إلى إضعاف اقتصاديات الدولتين المتنازعتين، وتدمير استثارات مشتركة، وقطع سلاسل الإمداد التي بناها المسلمون فيما بينهم. وهذا الإضعاف الذاتي يضر بمقصد (حفظ المال) على مستوى الأمة ككل. والأسوأ من ذلك، أنه يفسح المجال لقوى اقتصادية خارجية (غير مسلمة) لملء الفراغ، مما يزيد من تبعية الأمة للخارج ويفقدها استقلالها الاقتصادي. وهذا يندرج تحت قاعدة "سد النرائع"، حيث تصبح المقاطعة ذريعة ووسيلة إلى مفسدة أعظم وهي تمكين غير المسلمين اقتصاديًا على حساب المسلمين.

خلاصة تحليل المفاسد: إن هذه المفاسد، بكونها تمس الضروريات الخمس بشكل مباشر، وبكونها عامة وقطعية، تجعل أي مصلحة سياسية خاصة وظنية تتضاءل أمامحا. والموازنة الشرعية الصحيحة تقتضي بلا شك تقديم درء هذه المفاسد الكلية على جلب تلك المصالح الجزئية.

# المطلب الثالث: نحو ضوابط شرعية حاكمة للمقاطعة بين المسلمين

إن الموازنة التي عقدناها في المطلبين السابقين، والتي أظهرت رجحان كفة المفاسد الكلية والقطعية على المصالح الخاصة والظنية، تقودنا حتمًا إلى نتيجة مفادها أن المقاطعة بين الدول الإسلامية ليست أداة سياسية عادية يمكن اللجوء إليها بسهولة. بل هي إجراء استثنائي وخطير، أشبه ما يكون بالكيّ الذي هو آخر الدواء. وعليه، لا يمكن تصور مشروعيتها إلا بتحقق ضوابط مشددة جدًا، تمثل سياجًا منيعًا يحفظ وحدة الأمة ويمنع استخدام هذا السلاح إلا في أضيق نطاق ممكن.

109

<sup>1</sup> أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة... باب تراحم المؤمنين.. (2586) بهذا اللفظ من حديث النعمان بن بشير ضي الله عنه.

### الضابط الأول: الأصل في المقاطعة بين المسلمين هو التحريم

لا بد من تقرير أن الأصل الشرعي في مقاطعة المسلم لأخيه المسلم، سواء على مستوى الأفراد أو الدول، هو التحريم. هذا التحريم ليس مبنيًا على أدلة ظنية أو مسائل اجتهادية، بل هو مستمد من أصول قطعية في الدين تأمر بالوحدة {وَاعْتَصِمُوا}، وتؤكد على الأخوة {إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ}، وتنهى عن التقاطع والتدابر. فالمقاطعة بطبيعتها هي التطبيق العملي للتقاطع والهجر المنهي عنه. وبما أن "ما ثبت بيقين لا يرتفع إلا بيقين"، فإن هذا الأصل المحكم لا يجوز الحروج عنه إلا لضرورة ملجئة تهدف إلى دفع مفسدة أكبر تهدد كيان الأمة أو أصل الدين، كدفع بغي مسلح لا يندفع إلا بها. العبء الأكبر يقع على من يريد إباحة المقاطعة ليثبت وجود هذه الضرورة، لا على من يتمسك بالأصل.

### الضابط الثاني: أن تكون المصلحة المرجوة ضرورية وعامة

بناءً على قواعد الموازنة، لكي ترجح مصلحة ما على مفسدة، يجب أن تكون من جنسها أو أعلى رتبة منها. وبما أن مفاسد المقاطعة (كما بيّنا) هي مفاسد عامة (تضر الأمة) وضرورية (تمس الكليات الخمس)، فلا يمكن أن يُباح ارتكابها إلا لتحصيل مصلحة من نفس الرتبة أو أعلى، أي مصلحة ضرورية وعامة كذلك. هذا الضابط يخرج كل المصالح الخاصة (لدولة واحدة)، أو الحاجية والتحسينية (كمجرد تحقيق مكسب سياسي أو اقتصادي). فلا يجوز شق صف الأمة (مفسدة عامة وضرورية) من أجل خلاف على ترسيم حدود أو دعم طرف سياسي في بلد آخر (مصلحة خاصة وحاجية في أحسن أحوالها).

## الضابط الثالث: أن تكون قرار أمة لا قرار دولة

نظرًا لكون آثار المقاطعة تتجاوز حدود الدولتين المتخاصمتين لتؤثر على الأمة بأسرها، فإن قرارًا بهذه الخطورة لا يصح أن يُتخذ بشكل منفرد من قبل دولة واحدة. هذا الفعل يعتبر "افتئاتًا" [171] على حق الأمة وجماعتها. القاعدة الفقهية تقرر أن "تصرف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة" [65]، والمصلحة في القضايا العامة هي مصلحة الأمة جمعاء. وعليه، فإن الجهة المخولة بالنظر في مثل هذه النازلة الكبرى هم أهل الحل والعقد في الأمة، ممثلين في مؤسساتها الجامعة (كمنظمة التعاون الإسلامي والمجامع الفقهية المعتبرة)، وذلك بعد دراسة مستفيضة للمصالح والمفاسد والمآلات من قبل أهل الاختصاص الشرعي والسياسي والاقتصادي. أما القرار الانفرادي، فهو غالبًا ما يكون مبنيًا على حسابات سياسية ضيقة لا على مصلحة الأمة الكلية.

# الضابط الرابع: استنفاد جميع وسائل الإصلاح أولًا

تضع الشريعة الإسلامية منهجًا واضحًا في التعامل مع النزاعات الداخلية، يقوم على تقديم الإصلاح على المواجمة. ويتجلى هذا بوضوح في قوله تعالى: {وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا...} [الحجرات:

9]. فالأمر بالإصلاح جاء فوريًا ومقدمًا على الأمر بقتال الفئة الباغية. والمقاطعة هي شكل من أشكال الحرب الاقتصادية والاجتماعية، فلا يجوز اللجوء إليها إلا بعد استنفاد كل الوسائل السلمية الممكنة، وعلى رأسها السعي الجاد للإصلاح، والوساطة، والتحكيم، والحوار. القفز مباشرة إلى سلاح المقاطعة هو مخالفة صريحة لهذا المنهج القرآني الذي يهدف إلى رأب الصدع لا توسيعه، وإلى حفظ جماعة المسلمين لا تفريقها.

بهذه الضوابط، يتم حصر هذا الإجراء الخطير في نطاقه الأضيق، بما يحقق مقاصد الشريعة في حفظ وحدة الأمة ومنع التنازع الذي هو سبب فشلها وهوانها.

## الخاتمة: النتائج والتوصيات

وفي ختام هذا البحث، الذي حاول أن يتناول نازلة "المقاطعة بين الدول الإسلامية" من خلال منظور "فقه الموازنات بين المصالح والمفاسد"، يمكن للباحث استخلاص النتائج والتوصيات الآتية:

# أولًا: النتائج

- 1. اختلال الميزان الشرعي :أثبت التحليل أن الموازنة الشرعية تميل بوضوح وثقل لصالح تحريم المقاطعة بين المسلمين. فالمصالح المزعومة التي تُساق لتبريرها هي في جوهرها مصالح خاصة (تخدم دولة واحدة)، وظنية (نتائجها غير مؤكدة)، وسياسية (مرتبطة بظروف آنية). وفي المقابل، فإن المفاسد المترتبة عليها هي مفاسد عامة (تضر الأمة بأسرها)، وقطعية (محققة الوقوع)، و(أصلية) تمس كليات الشريعة ومقاصدها العليا.
- 2. مصادمة الضروريات الخمس: لم تقتصر مفاسد المقاطعة على الجانب السياسي فحسب، بل امتد أثرها ليصادم الضروريات الخمس التي جاءت الشريعة لحفظها؛ فهي تضر بالدين عبر شق صف المسلمين، وبالنفس عبر الإضرار بمعيشة الشعوب وأمنها، وبالنسل عبر تقطيع الأرحام والأواصر الاجتاعية، وبالعقل عبر نشر ثقافة الكراهية والتشكيك بدل الحوار، وبالمال عبر تدمير اقتصاديات المسلمين وتكريس تبعيتهم.
- 3. تقرير الأصل الشرعي: بناءً على ما سبق، يخلص البحث إلى أن الأصل في المقاطعة بين الدول الإسلامية هو التحريم، وأنها ليست أداة سياسية مشروعة يمكن توظيفها في الخلافات البينية. ولا يمكن الخروج عن هذا الأصل إلا في حالات الضرورة القصوى التي تهدد كيان الأمة، وبضوابط مشددة جدًا لا تتحقق في غالب النزاعات السياسية المعاصرة.

### ثانيًا: التوصيات

بناءً على هذه النتائج، توصي الدراسة بما يلي:

- 1. دعوة إلى اجتهاد جهاعي: توصي الدراسة المجامع الفقهية المعتبرة ومنظمة التعاون الإسلامي بالقيام به "اجتهاد جهاعي" لدراسة هذه النازلة بعمق، والخروج به "ميثاق إسلامي" واضح ينظم العلاقات بين الدول الإسلامية في حالات النزاع، ويضع ضوابط صارمة تمنع استخدام سلاح المقاطعة الذي ثبت ضرره على جسد الأمة الواحدة.
- 2. توجيه البحث العلمي نحو دراسات الحالة: توصي الدراسة الباحثين في الفقه والسياسة الشرعية بالانتقال من التنظير العام إلى "دراسات الحالة" المتعمقة، وذلك عبر تحليل وقائع المقاطعة التي حدثت في العصر الحديث، ورصد آثارها الاقتصادية، والاجتماعية، والسياسية بالأرقام، والبيانات. فهذا من شأنه أن يوفر مادة واقعية تدعم التحليل الفقهي وتزيد من قوته وإقناعه.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية

- ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم. مجموع الفتاوى. مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المملكة العربية السعودية. (1416هـ/1995م).
  - ابن عاشور، محمد الطاهر. التحرير والتنوير. الدار التونسية للنشر، تونس. (1984م).
- ابن عطية، عبد الحق بن غالب. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز. تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، لبنان. (1422هـ).
- ابن القيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. أعلام الموقعين عن رب العالمين. تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية، لبنان. (1411هـ/1991م).
- أفندي، على حيدر. درر الحكام في شرح مجلة الأحكام. تعريب: فهمي الحسيني، دار الجيل.
  (1411هـ/1991م).
- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن. الأشباه والنظائر. دار الكتب العلمية، بيروت.
  (1411هـ/1990م).
- الشاطبي، إبراهيم بن موسى. الموافقات. تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان. (1417هـ/1997م).
- الشمراني، خالد بن عبد الله. (2005م). المقاطعة الاقتصادية حقيقتها وحكمها: دراسة فقهية تأصيلية.
  مجلة كلية الشريعة والقانون بأسيوط، جامعة الأزهر، العدد (17).
- الصاوي، عبد الحافظ. (2011م). سلاح المقاطعة الاقتصادية: الجدوى والآفاق. التقرير الاستراتيجي الثامن الصادر عن مجلة البيان، السعودية.
- صافي، لؤي. (1993م). الدولة الإسلامية بين الإطلاق المبدئي والتقييد النموذجي. المستقبل العربي، محلد 16، عدد (178).
- العز بن عبد السلام، عبد العزيز بن عبد السلام. قواعد الأحكام في مصالح الأنام. مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة. (1414هـ/1991م).
  - عطية الله، أحمد. القاموس السياسي. دار النهضة العربية، القاهرة. (1968م).

- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد. المستصفى من علم الأصول. تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، بيروت. (1413هـ/1993م).
- القحطاني، محمد بن سعيد. الولاء والبراء في الإسلام. دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض. (1414هـ/1993م).
- القطان، عبد الله عدنان. أحكام المقاطعة الاقتصادية في الفقه الإسلامي. رسالة ماجستير، جامعة اليرموك، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، الأردن. (2008م).
- الكيالي، عبد الوهاب وآخرون. موسوعة السياسة. الطبعة الأولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت. (1990م).
  - الماوردي، على بن محمد. الأحكام السلطانية. دار الكتب العلمية، بيروت. (1406هـ/1986م).
- مخير، فضلي صديق إبراهيم. المقاطعة في الشريعة الإسلامية والقانون: دراسة مقارنة. رسالة ماجستير، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان. (2003م).

# 

#### حسن سليماني

طالب باحث في سلك الدكتوراه فريق البحث: التربية والثقافة، والفن كلية علوم التربية بالرباط

#### خولة الطهراوي

دكتوره في التربية الإعلامية كلية علوم التربية بالرباط المغرب

#### الملخص:

عرف المشهد الإعلامي المغربي في العقود الأخيرة تحولات بنيوية عميقة نتيجة تداخل تيار تقليدي محافظ يستند إلى المرجعية التراثية، وتيار حداثي منفتح يستمد أسسه من القيم الكونية المرتبطة بالعقلانية، الحرية، والمساواة. في ظل هذا التوتر القيمي يطرح الإعلام العمومي المغربي نفسه كفاعل محوري في صياغة تمثلات الحداثة لدى الجمهور وذلك من خلال خطابه الموجه وبرامجه التي تعكس بدرجات متفاوتة رهانات التوفيق بين الخصوصية الثقافية التقليدية للمجتمع المغربي، والانفتاح على القيم الحداثية "الكونية". تهدف هذه الدراسة إلى رصد تمثلات الحداثة في الإعلام العمومي المغربي. حيث اعتمدنا في هذه القراءة على تحليل الوثائق القانونية، الخطابات الرسمية والنصوص المرجعية المنظمة للعمل الإعلامي، مع استحضار السياق الثقافي والسياسي الذي يحدد طبيعة التفاعل بين الحداثة والتراث في المغرب. وخلصت الدراسة إلى أن الإعلام العمومي المغربي يتبني خطابا مزدوجا، مما يعكس تحفظ الإعلام المغربي في القطع النهائي مع أنماط التقليدانية وحرصه على التوفيق بين المرجعيتين خطابا مزدوجا، مما يعكس تحفظ الإعلام المغربي في القطع النهائي مع أنماط التقليدانية وحرصه على التوفيق بين المرجعيتين المتعليدية والحداثية.

#### الكلمات المفتاحية:

الإعلام العمومي، الحداثة، الثقافة، المغرب، دفاتر التحملات، التحولات القيمية.

#### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

الطهراوي، خولة. سليماني، حسن. (2025، شتنبر). تمثلاث الحداثة في الإعلام العمومي المغربي. مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 115-130.

#### المقدمة:

أصبح الإعلام المعاصر سلطة نافذة تتعاظم مكانته مع المد التكنولوجي الذي حقل العالم إلى "قرية صغيرة" على حد تعبير مارشال ماكلوهان. نتيجة اندماج المجتمعات وتلاشي الحواجز الجغرافية والزمنية أمام التدفق الهائل للمعلومات والصور والرموز التي تتشابك فيها الأنماط الثقافية والقيمية. في هذا السياق لم يعد الإعلام مجرد وسيط ناقل للأحداث، بل أصبح فاعلًا استراتيجيا في صناعة المعنى وإعادة إنتاج الثقافة وتشكيل تمثلات الأفراد والجماعات. حيث أصبحت وسائل الإعلام تضطلع بدور محوري في صياغة وتشكيل الرأي العام سواء في المجال السياسي، الاقتصادي أو الثقافي. ولم يعد الإعلام العمومي مجرد منصة للبث، بل أضحى فاعلا رمزيا قادرا على التأثير في أنماط التفكير وتوجيه السلوكيات الفردية والجماعية، بل وحتى إعادة تعريف المرجعيات الثقافية السائدة. ويؤكد محمد السيد إمام في كتابه "الصحافة بين التاريخ والآن" أن الإعلام إلى جانب وظيفتي الإخبار والتفسير، يضطلع بدور تثقيفي بالغ الأهمية، باعتبار أن هوية الفرد والمجتمع هي انعكاس مباشر لبيئته الثقافية والقيمية.

ويعيش المغرب على غرار المجتمعات العربية الأخرى توترا مستمرا بين تيارين متقابلين:

- تيار تقليدي محافظ يتشبث بالموروث التراثي ويرى في الحداثة تهديدا للهوية الثقافية المغربية ومحوا للذاكرة الجماعية.
- تيار حداثي يدعو إلى القطع مع البنى التقليدية من أجل العبور الكلي إلى مرحلة الحداثة وتبني القيم الحداثة الكونية.

هذا الصراع الفكري والقيمي يجد انعكاسه في الخطاب الإعلامي، خاصة في الإعلام العمومي الذي يشكل أداة مركزية في عملية التنشئة الاجتماعية وصياغة تمثلات الحداثة. وفي ظل الإطار القانوني المتمثل في الدستور ودفاتر التحملات المنظمة للعمل الإعلامي، يبرز التساؤل المحوري: إلى أي مدى تنجح هذه المنظومة في إنتاج خطاب إعلامي حداثي منسجم مع التحولات الثقافية والاجتماعية التي يعرفها المغرب؟

### المحور الأول: الإطار النظري

#### 1- ثقافة الجمهور (La culture de masse)

تُعرّف ثقافة الجمهور، أو ما يُعرف بثقافة الجماهير La culture du mass ، بأنها مجموع الرموز والمعارف والمنتجات الثقافية التي تستهلك من قبل فئات اجتماعية مختلفة، بغض النظر عن مستواها التعليمي أو انتمائها الطبقي.

فهي كما عرفها فيليب بروتون "جسم مركب من أبعاد، رموز، أساطير وصور تخترق الفرد في أعاقه تنظم أفعاله وتوجه مشاعره، هذه الثقافة تحتوي على نظام خاص هو جزء من تركيبتها الخاضعة لمقاييس الإنتاج الصناعي والمنبثقة عبر وسائل الإعلام لصالح أعداد ضخمة وهائلة من الأفراد، تأتي لتضاف إلى الثقافات الموجودة من قبل كالثقافة الإنسانية، الدينية والقومية". فحسب إدغار موران ثقافة الجمهور هي نتاج لتفاعل وسائل الإعلام الجماهيرية مع البنية الاجتماعية، بحيث تنتج ثقافة معيارية موحدة، غالبا ما تكون معلبة وقابلة للتسويق، وتستجيب لمنطق السوق أكثر من استجابتها لاعتبارات الإبداع الأصيل. وفي هذا السياق يقول الفيلسوف الفرنسي إدغار موران:

"عندما بدأت التفكير حول مصطلح ثقافة الجمهور ظهر لي شيئان: الحداثة التي جلبتها الثقافة المشتركة والتي يطلق عليها "تزامن الثقافة الجماهيرية"، ومما يعني: القدرة على احتواء مختلف المستويات الثقافية، أو مختلف الأشياء ذات الأصول المختلفة ومن جمة أخرى مختلف العلاقات الداخلية التي تربطها ثقافة الجمهور مع الخبرة الشخصية، فما تجلبه ثقافة الجمهور هو الامتداد المعتبر للخبرة الشخصية وبالأخص بعد مختلف للإثارة". 2

كما عرفت حنا أرندت ثقافة الجمهور باعتبارها تمثل انزياحا عن الثقافة العليا، إذ تتحول القيم والمعارف إلى منتجات استهلاكية سريعة الزوال، تفقد قدرتها على إحداث تراكم معرفي أو حضاري، لتصبح جزءا من منظومة ترفيهية كبرى. في هذا الإطار، تصبح وسائل الإعلام أداة مركزية في إعادة إنتاج الثقافة بشكل يخدم مصالح اقتصادية وسياسية محددة، مما قد يفرغ المحتوى الثقافي من مضامينه النقدية والتحريرية؛ فثقافة الجمهور جعلت "الثقافي ملئا لأوقات الفراغ، وحولت التفرغ إلى الفراغ، والتثقيف إلى "ملئ الوقت"، و"المتعة" إلى تسلية على حد تعبير حنا أراندنت"3.

في السياق المغربي تأخذ ثقافة الجمهور بعدا خاصا نظرا للتنوع اللغوي والثقافي الذي يميز المجتمع، حيث تتفاعل القيم التقليدية مع منتجات إعلامية عالمية في عملية هجينة تعيد صياغة الرموز الثقافية بما يتناسب مع الذائقة الجماهيرية وهو ما يفتح المجال أمام جدل دائم حول حدود الأصالة والانفتاح.

#### 2- مفهوم الحداثة

إن مفهوم الحداثة من المفاهيم الملتبسة التي يصعب مقاربتها ضمن تعريف شامل وذلك لتعدد حقولها الدلالية وتنوع مجالاتها. لذا كان من الضروري منهجيا مقاربة المفهوم معرفيا وتاريخيا؛ إلا أن هذا لا يمحو التباس

<sup>1</sup> الخنساء تومي، أطروحة دكتوراه بعنوان "دور الثقافة الجماهيرية في تشكيل هوية الشباب الجامعي"، جامعة محمد خيضر، كلية العلوم الإنسانية، ص 116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> خنساء تومي، مرجع سابق، ص 116,

<sup>3</sup> عبد السلام بن عبد العالي،"ميتولوجيا الواقع"، دار توبقال للنشر، المغرب، الطبعة الأولى، 1999، ص 73.

المفهوم وغموضه، فتعدد مدلولاته جعل من الصعب تأطيره اصطلاحا، كما أن الحداثة هي تجربة مجتمعية أوجدتها مرحلة تاريخية وشروط تاريخية محددة وهو ما جعل النظر إليها كمسلمة أمر مستحيل. ومن هذا المنطلق فإن ما سنقدمه ما هو إلا بعض الملاحظات النظرية والحقائق التاريخية الدالة على نشأة المفهوم.

الحداثة لغة: اشتقت لفظة الحداثة "من الفعل الثلاثي حدث، بمعنى وقع حدث الشيء ويحدث حدوثا وحداثة فهو محدث وحديث، وحدث الأمر بمعنى وقع وحصل، وأحدث الشيء أوجده، والمحدث هو الجديد من الأشياء"1.

"وفي اللغة الفرنسية لفظ حداثة Modernité مشتق من الجذر Mode وهي الصفة أو الشكل، أو هو ما يبتدئ به الشيء"<sup>2</sup>

فكلمة حديث "Moderne"، هي أقدم من لفظ الحداثة "Modernité"، اذ تقابل كلمة حديث "Modernus" في اللغة اللاتينية و التي ظهرت في أواخر القرن الخامس عشر أي في نفس القرن الذي استعملت فيه في اللغة الإنجليزية ومنه اشتقت كلمة "Modo"، التي تعني الآن أي حديثا ومنذ عهد قريب و قد استعمل هذا اللفظ بكثرة في السجالات الفلسفية أو الدينية منذ القرن العاشر ميلادي ، وقد ازداد استعال لفظ حديث للدلالة على الانفتاح و الحرية الفكرية، أو بالمعنى العامي للدلالة على الخفة و التغيير لأجل التغيير، والميل للاهتمام بالانطباعات الراهنة بالحكم على الماضي وبلا تفكر فيه "3.

واختلفت وجمات نظر المفكرين حول تحديد مفهوم الحداثة، وذلك أن "إعطاء معنى واحد ووحيد للحداثة يصطدم بالمبدأ المكون أصلا للحداثة نفسها وهي أن التحولات التاريخية والمعرفية تعني، باستمرار المعنى الذي يُعطَى للحداثة".

ارتبط مفهوم الحداثة بالفكر الغربي، فكان من البديهي أن نذكر بإيجاز بعض التعاريف التي أوردها المفكرون الغربيون للحداثة، ونذكر:

عرف **ألان تورين** الحداثة، بأنها "أكثر من مجرد تغيير أو تتابع أحداث إنها انتشار لمنتجات النشاط العقلي، العلمية، التكنولوجية، الإدارية، فهي تتضمن عملية التمييز المتنامي لعديد من بين قطاعات الحياة الاجتماعية، السياسية والاقتصادية والحياة العائلية والدين والفن على وجه الخصوص لأن العقلانية الأداتية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور ، "لسان العرب"، مج2، دار المعارف للنشر ، القاهرة، ص 796.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مطاع صفدي، "نقد العقل العربي"، مركز الإنماء القومي، بيروت لبنان،1990، ص223.

<sup>3</sup> اندريه لالاند، موسوعة لالاند الفلسفية، مج 2، ترجمة خليل أحمد خليل، منشورات عويدات، لبنان،الطبعة الثانية 2001، ص822.

<sup>4</sup> محمد نور الدين أفاية، "الحداثة و التواصل في الفلسفة النقدية الماصرة، نموذج هابرماس"، أفريقيا الشرق المغرب، الطبعة الثانية 1998، ص110.

تمارس عملها في داخل النشاط نفسه "". ارتبطت فكرة الحداثة عند الان بالعقلنة فها وجمان لعملة واحدة لا تستقيم الواحدة دون الأخرى فلا حداثة دون عقلنة، فالعقل يعقد الصلة بين الفعل الإنساني ونظام العالم ويبث منتجاته وينشرها في ميادين الحياة الإنسانية. وقد حاول آلان تورين بناء مفهوم جديد للحداثة التي مرتكزها العقل الذي يعوز إلى ذات لمواجمة اجتياح التقنية، كذات متحررة تعبر عن إرادة الفرد والجماعة ولا تحتكم إلا لسلطة العقل، إنها إبدال لمنطق السيطرة الاجتماعية بمنطق الحرية والإنتاج الحر للذات، إنها تجسيد للعقلانية الأداتية.

#### فيا عرف هابرماس الحداثة بأنها:

" ظاهرة حضارية متعددة الأشكال وسياق فكري متعدد المعاني، تنفلت من كل إرادة للتحديد لأنها متحولة على الدوام تلهث وراء الجديد، وتتطلع الى اكتشاف فضاءات جديدة وعوالم مغايرة، تتخذ من القديم نقيضها لأنها تعبر عن فضول غير متوقف وعن حساسية تختلف عن المقاييس السائدة، لأنها أداة لإحداث قطائع. إنها تتشكل انطلاقا مما يتم انجازه بالفعل وما يؤثر في الإيقاع العميق للأجساد والعلاقات والمجتمعات والثقافات"2.

بمعنى أنها حركة فكرية تطال كل بنيات المجتمع، وصيرورة لا متناهية من التجديد تسعى الى اكتشاف المحدث والتحرر من قيود القديم، كما اعتبر هابرماس أن الحداثة ألبست مفهوم الزمن دلالة جديدة، أصبح فيها المستقبل جوهر كل ممارسة فكرية وإبداعية كسيرورة صوب التجديد في كل المجلات، "إذ عبرت عن إدراك خاص لما هو مؤقت زائل ووهمي. وقد حاولت هذه الحداثة الجمالية بهذا الفهم أن تفجر استمرارية التاريخ وأن تدخل نوعا من الشغب والاختلاف على حركته 3".

ويعرفها جون بودريار بأنها "ليست مفهوما سوسيولوجيا أو تاريخيا بحصر المعنى، وإنما هي صبغة مميزة للحضارة تعارض صبغة التقليد، أي أنها تعارض جميع الثقافات السابقة والتقليدية فأمام التنوع الجغرافي والرمزي لهذه الثقافات تفرض الحداثة نفسها وكأنها واحدة متجانسة منسقة عالميا، انطلاقا من الغرب ويتضمن هذا المفهوم إجمالا الإشارة إلى التطور التاريخي بأكمله وإلى تبدل في الذهنية 4".

<sup>1</sup> آلان تورين،" نقد الحداثة"، ترجمة، أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، 1997 م.، ص29 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد نور الدين أفاية، و التواصل في الفلسفة النقدية الماصرة ، نموذج هابرماس"، أفريقياً الشرق-المغرب، الطبعة الثانية 1998، 120. <sup>3</sup>محمد نور الدين أفاية، مرجع سابق ص 122.

<sup>4</sup> فارح مسرحي، "الحداثة في فكر محمد أركون"، منشورات الاختلاف للنشر و التوزيع، الطبعة الأولى، ص2006 ص21.

إجالا يمكن القول إن الحداثة الغربية تعني مجتمع حديث يتسم بالعقلانية، التقنية والتعدد والتفتح، وإعمال العقل وتحرير الذات الفردية من قيود الماضي والتقليد، فالحداثة ثورة على الواقع وهدم لكل البنيات الاجتماعية التقليدية تأسيسا لمرحلة جديدة قوامحا العقل والحرية.

إن غموض المفهوم والتباسه لدى المفكرين الغربيين له أثر في إصدارات المفكرين العرب خلال تأطيرهم لمفهوم الحداثة، واختلفوا إلى حد التعارض أحيانا في تحديد المفاهيم والمصطلحات وانقسموا إلى:

1- تيار تشبث بالنموذج الغربي "الكوني" للحداثة، كإطار منهجي للحاق بركب الحداثة حتى وإن ثارت على كل القيم التقليدية، وهو التيار "الليبرالي" في الفكر العربي.

2- وآخر يرتكس إلى الماضي في تعريفه للحداثة كنسق محدود خاص بالغربيين وأن الأخذ من هذه القيم يجب ألا يتعارض مع الخصوصية الثقافية العربية كمجتمع حديث لكنه لا يلغي تراث التقليد وهو التيار "السلفي".

يرى محمد الجابري أن مفهوم الحداثة،

" لا يعني رفض التراث ولا القطيعة مع الماضي بقدر ما تعني الارتفاع بطريقة التعامل مع التراث إلى مستوى ما نسميه المعاصرة، أعني مواكبة التقدم الحاصل على الصعيد العالمي...فطريق الحداثة عندنا يجب أن ينطلق من الانتظام النقدي في الثقافة العربية نفسها وذلك بهدف تحريك التغيير فيها من الداخل. لذلك كانت الحداثة بهذا الاعتبار تعني أولا وقبل كل شيء حداثة المنهج وحداثة الرؤية والهدف: تحرير تصورنا ل «التراث" من البطانة الأيديولوجية والوجدانية التي تضفي عليه داخل وعينا طابع العام والمطلق وتنزع عنه طابع النسبية والتاريخية التي .

إن الحداثة من منظور الجابري "ليست بحداثة واحدة وإنما حداثات" على حد تعبيره يحددها السياق التاريخي والثقافي، إذ ينتقد الرؤية الكونية للحداثة الغربية فهي وإن كانت محد الحداثة ومنشأها إلا أنها لا تعكس خصوصيات الثقافة العربية وبالتالي وجوب العودة إلى التراث وإعادة قراءته وإحياء بعض من نصوصه لبناء مفهوم الحداثة.

فيما عرفها محمد أركون بأنها "حداثة فكرية يجب أن نقوم من خلالها بالقطيعة مع الماضي وأيضا يجب إدخال كل المستحدثات المنهجية الغربية في دراسة تراثنا من أجل الكشف عما هو مستحيل التفكير فيه داخل هذا

<sup>·</sup> محمد عابد الجابري، "التراث والحداثة"، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت الطبعة الأولى1991، ص15/16 بتصرف.

التراث حسب ما هو مطبق إلى الآن من مناهج، وهنا أيضا فإننا سنكون إزاء قطيعة معرفية منهجية "". فالحداثة في فكر محمد أركون تعني القطيعة مع الماضي – "مفهوم القطيعة الذي لم يتحقق بعد داخل الفكر الإسلامي "" والانخراط داخل الحداثة الكونية المرجعية. وهو يتقاطع مع الجابري في مسألة إعادة قراءة التراث من أجل التأسيس المفاهيمي للحداثة العربية.

والحداثة في فكر عبد الله العروي -وإن كان من العسير اختزال موقفه ضمن تعريف شامل على اعتبار أن جل ما كتبه "يمثل فصولا من مؤلف واحد حول مفهوم الحداثة<sup>30</sup>". حاول عبد الله العروي خلال تناوله لمفهوم الحداثة الانطلاق من زاوية المؤرخ، فتحدث عن الحداثة كواقعة تاريخية، وربطها بمجموعة من الثورات تمثلت في: الثورة الاقتصادية، الثقافية، العلمية، والدينية. وهي أساس الحداثة الغربية والليبرالية جوهرها، فالحداثة محطة حتمية للسير نحو التقدم. والثقافة التقليدية هي ما يعوق سير المجتمعات العربية نحو الحداثة.

خلاصة القول يمكن تعريف الحداثة على أنها إعمال العقل والفكر والتحرر من قيود الماضي والتقاليد، وانفصال الفرد المندمج كليا داخل الجماعة إلى فرد مستقل يحدد أهدافه واختياراته.

### 3- قيم الحداثة

ارتبطت الحداثة بعدة مفاهيم، شكلت منطلقا في تناول مفهوم الحداثة والتأريخ له، فكل مفهوم يمثل تأريخ لزمن من أزمنة الحداثة. ومن بين هذه المفاهيم نذكر: العقلانية، الحرية، التقدم والذاتية وهي أساس الحداثة وقيمها.

العقلانية: وبها عرفت الحداثة فهي مبتدأها وخبرها، فلا وجود لحداثة من غير أساس عقلاني، اذ هي انتصار للعقل على النقل؛ وذلك بإعلاء سلطة العقل على حساب النصوص الموروثة والتقاليد العتيقة والبديهيات، انفصال في الفكر بين العقل الحديث والعقل القديم. إذ يرى ماكس فيبر أن هناك "علاقة داخلية معمية وتلقائية بين الحداثة والعقلنة (Rationalié). فعملية نزع الطابع السحري عن العالم التي تفتتت وتفككت معها التصورات التقليدية القديمة للعالم، ولدت بنفس الوقت، ثقافة دنيوية وفق سيرورة عقلية. وهكذا استقلت العلوم التجريبية الحديثة، والفنون والنظريات الأخلاقية، والقانونية القائمة على أساس مبادئ شكلت دوائر من القيم الثقافية مكنت من إقامة ممارسات تحكمها مشروعات داخلية خاصة بالإشكاليات النظرية والجمالية والعملية

05 - 4 %

<sup>1</sup> عبد الرحمان اليعقوبي، "الحداثة الفكرية في التأليف الفلسفي العربي المعاصر"، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، الطبعة الأولى 2014. ص 195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص195.

<sup>3</sup> حيث قام عبد الله العروي بإصدار سلسلة مفاهيم تمثل مشروعه الفكري حول مفهوم الحداثة وهي (مفهوم العقل-مفهوم التاريخ- مفهوم الأيديولوجيا- مفهوم الدولة- مفهوم الحرية)

والأخلاقية...وهذه العقلنة، في وجميها الاجتماعي والثقافي، تغزو كافة مناحي الحياة اليومية ذاتها حيث تفقد هذه الأخيرة تلقائيتها الطبيعية وتخلي الساحة لمعايير عقلانية حسابية شمولية صارمة قوامما الفردانية وحرية الاختيار "".

الحرية: تأسست الحداثة على مبدأ الحرية الفردية التي تعني تحرر الفرد من كل القيود والتقاليد القديمة وحصول الفرد على الحرية التي من خلالها يحدد أهدافه واتجاهاته، فالإرادة البشرية الحرة أساس بناء المجتمع والدولة الحديثة، فالحرية كما عرفها عبد الله العروي: "هي ظاهرة تاريخية تسجل فقط. بظهورها تبدأ الإنسانية الحقة والتاريخ الحق والعقلانية الحقة".

"إن الحداثة هي الحرية فمثلها هي نظرت نظرة إلى العالم ملؤها العقل، كذلك هي عمدت إلى جعل الإرادة البشرية، لا التقليد أساس بناء المجتمع والدولة الحديثين... وترجع أولى مراحل تحقق مبدأ الحرية إلى ما جاء به ديكارت حينها ربط كنه الفكر بالإرادة، وأوسطه تحقق مع ليبتنز الذي عمم مبدأ الإرادة هذه، وجعل من الإنسان الكائن الحر بامتياز، وجعل من الحرية مقدرة الإنسان على التشريع لنفسه بعقله، وذلك من دون سند خارجي"<sup>2</sup>.

-التقدم: إن التقدم في الحداثة يقصد به التسليم بجدلية التغير والتحول من عصر إلى أخر أكثر تقدما فالحاضر أفضل من الماضي، فهي نظرة ناقدة لماكان سائدا قبل الحداثة من تقديس للماضي.

"إن الحداثة زمن متجه نحو المستقبل الذي يكتسب بالتدريج دلالات يوتوبية عبر تجربة تتنامى فيها بالتدريج المسافة بين الحاضر والمنتظر وتطغى على قاموسها مصطلحات التطور والتقدم والتحرر والأزمة...فعصر الحداثة هو الفكر الذي يختل فيه التوازن بين الماضي والمستقبل فهو العصر الذي يحيا بدلالة المستقبل وينفتح على الجديد الأتي وبالتالي لم يعد يستمد معياريته من ذاته وذلك عبر تحقيق قطيعة جذرية مع التراث والتقليد"،

ففكرة التقدم جاءت لتقويض المسلمات والنظر إلى كل الأشياء على أنها متغيرة ولا وجود لحقائق ثابثة. الفردانية: أسست الحداثة إلى تصور جديد لمفهوم الأنا يرتكز على الفردية للرقي بالإنسان إلى مستوى مشروع مستقل وأنا قائمة بذاتها وتحويل الفرد المندمج كليا داخل الجماعة إلى فرد مستقل في اختياراته وأفكاره.

<sup>1</sup> محمد سبيلا،"الحداثة ومابعد الحداثة" دار توبقال للنشر الدار البيضاء، الطبعة الثانية2007، ص27/26 بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص26/27 بتصرف.

<sup>3</sup> محمد الشيخ، "فلسفة الحداثة في فكر هيجل" الشيكة العربية للأبحاث والنشر بيروت، الطبعة الأولى 2008، ص26.

إن جوهر الفردانية يكمن في،

"أن يتعرف الفرد في نفسه على حضور ماهيته Soi، وعلى إرادته في أن يصبح ذاتاز تنتصر الحداثة فهي تنتصر عندما يتعرف الإنسان على الطبيعة في نفسه، بدلا من أن يكون هو في الطبيعة. ليس هناك إنتاج للذات إلا بقدر ما تصمد الحياة في الفرد. وبدلا من أن تظهر كشيطان ينبغي طرده، يتم قبولها كليبيدو أو جنس، وتتحول إلى جمد لبناء وحدة الشخص فيما وراء الأزمنة والأمكنة المعاشة. الفرد هو الوحدة الخاصة التي تختلط فيها الحياة بالفكر، والخبرة بالوعي. والوعي هو الانتقال من "الهو" إلى "أنا المتكلم" Je، والسيطرة المارسة على المعاش لكي يكون معنى شخصي. كي يتحول الفرد إلى فاعل ينخرط في العلاقات الاجتماعية مغيرا إياها دون أن يذوب أو يتماهى كلية مع أي من المجموعات أو التجمعات.".

## المحور الثاني: تمثلات الحداثة في الإعلام العمومي المغربي

# 1. مفهوم التمثلات

تشير التمثلات (Représentations) في علم الاجتماع، وفق سيرج موسكوفيتشي، إلى أغاط ذهنية ومعرفية يبنيها الأفراد والجماعات حول موضوع أو فكرة معينة، استنادًا إلى مخزونهم الرمزي والثقافي، وتنتقل هذه التمثلات عبر اللغة والخطاب والصور². في الحقل الإعلامي تشكل التمثلات الكيفية التي تصوغ بها الوسيلة الإعلامية الواقع وتعيد إنتاجه وفقا لتوجهاتها التحريرية، قيمها وأولوياتها الأيديولوجية. وبذلك تصبح تمثلات المحداثة في الإعلام انعكاسا للكيفية التي تقدّم بها مفاهيم مثل الحرية، المساواة، الديمقراطية، حقوق المرأة، والتعددية الثقافية، سواء على مستوى اللغة المستخدمة أو الصور المرافقة أو اختيار الضيوف والموضوعات.

#### 2. الدستور المغربي

يمثل الدستور المستوى الذي وصلت إليه المارسة السياسية داخل الدولة الحديثة، على اعتبار أنه المجموعة القواعد القانونية التي تبين شكل الدولة ونظام الحكم وتبين السلطات في الدولة واختصاصاتها وتنظيمها وطبيعة العلاقة التي تثور بينها وتبين حقوق الأفراد وحرياتهم الأساسية". ويستمد النظام الحاكم مشروعيته من الدستور كونه وثيقة قانونية تحدد سير الدولة في الأمور المرتبطة بالشؤون الداخلية والخارجية وأيضا محددا لتصور الدولة في مختلف الميادين الاقتصادية، السياسية، الاجتماعية، والثقافية.

<sup>1</sup> آلان تورين،" نقد الحداثة"، ترجمة، أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، 1997 م.، ص277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moscovici, Serge. *La psychanalyse, son image et son public*. Paris : Presses Universitaires de France, 1961, P 24/25

<sup>3</sup> حسن مصطفى البحري،" القانون الدسنوري"، الطبعة الأولى2009، ص39.

ويختزل الدستور المغربي الديمقراطية السائدة داخل المملكة المغربية كدستور تعاقدي يمثل إرادة الشعب المغربي الذي صوت بالإيجاب على كل مضامينه في استفتاء يوليوز 2011 الذي ينص على الاختيار الديمقراطي للدولة المغربية كنظام ملكية دستورية ديمقراطية برلمانية واجتماعية. إلا أن قراءتنا للدستور المغربي ومضامينه يدفعنا لتساؤل عن مدى مطابقة هذا الخطاب للواقع الاجتماعي والاقتصادي والسياسي والثقافي، وهل المنظومة الإعلامية تحابي هذا الخطاب أم تجانبه؟

جدول الحقل المعجمي لمصطلحي حداثة وأصالة في الدستور المغربي

| التراث  | الأصالة | ديمقراطي | الحرية/ الحريات | حديثة/ حديث | الكلمات                          |
|---------|---------|----------|-----------------|-------------|----------------------------------|
| 1%      | 2%      | 19%      | 36%             | 1%          | تكرارها في<br>الدستور<br>المغربي |
| 0. 009% | 0.01%   | 0.18%    | 0.35%           | 0. 009%     | النسبة المئوية                   |

بالعودة إلى الدستور المغربي نجد أنه يؤكد في تصديره على ضرورة بناء دولة حديثة تحترم الحريات وتضمن كرامة الفرد، إذ نجد أن كلمة حرية/حريات تم تكرارها 36 مرة بما يعادل (0،35) من مجمل كلمات الدستور المغربي (10013 كلمة)، تليها كلمة ديمقراطية وردت 19 مرة أي %0.18، مقابل مصطلح تراث ذكر مرة واحدة %0.009 مع مصطلح حديث، أما مصطلح الأصالة فقد ورد مرتين في النص الدستوري%0.01

إن هذا التفاوت في تكرار المصطلحات المذكورة أعلاه يؤشر على توجه الدستور نحو الإبدال الحداثي والذي من ركائزه الحرية و الديمقراطية فرغم أن كلمة حديث لم تذكر إلا مرة واحدة إلا أن تكرار كلمتي حرية (36) وديمقراطية (19) على التوالي يؤكد هذا الطرح، خصوصا وأن كلمة تراث ذكرت مرة واحدة وكلمة أصالة مرتين كما ذكرنا سابقا، ومن هذا المنطلق نلاحظ تحفظ الدستور على ذكر مصطلح حديث/ حداثة وإفراط في تكرار كلمتي حرية وديمقراطية ؛ هذا التباين الذي لا يمكن أن نفسره على أنه تناقض وإنما هو وعي الدولة المغربية بصعوبة التحديات التي يفرضها التوجه الحداثي، إذ لا يشكل فيه التأكيد على مبدأي الحرية والديمقراطية إلا انتقالا نظريا مؤسسا لمرحلة بعدية مواكبة للمد الحداثي، على اعتبار أن هذين المفهومين خصوصا و باقي المفاهيم الدالة عموما "مفاهيم غير محددة في الخطاب العربي بمعنى أنها لا تحيل على شيء واضح ومحدد في الواقع العربي "كما أقر بذلك محمد عابد الجابرى.

إن مسألة الحداثة لمن الإبدالات الملحة التي يراهن عليها النص الدستوري إذ يعتبرها احدى الدعامات التي يجب أن ترتكز عليها الدولة المغربية- " وفاء لاختيارها الذي لا رجعة فيه، في بناء دولة ديمقراطية يسودها الحق والقانون، تواصل بعزم مسيرة توطيد وتقوية مؤسسات دولة حديثة، مرتكزاتها المشاركة والتعددية والحكامة الجيدة "- فالدستور الجديد هو نفسه تحديث سياسي في تصوره للدولة بمؤسستها التي تراهن على الاختيار الديمقراطي الذي يعتبر مرحلة انتقالية تفرضها خصوصيات العصر. فإلى جانب المصطلحات التي ذكرنا سابقا هناك إشارة ضمنية لمعايير الحداثة التي أوردتها وثيقة الدستور في مختلف فصولها؛ (المشاركة والتعددية الثقافية والانفتاح على الثقافات والأمن والكرامة والمساواة والعدالة الاجتاعية....)، كإحالة على سير الدولة المغربية نحو الحداثة ليس بمفهومها الغربي الكوني، ولكن حداثة تتاشى وطبيعة المجتمع المغربي.

#### 3 دفاتر التحملات القنوات المغربية

تعد دفاتر التحملات الحاصة بالقنوات العمومية المغربية؛ (القناة الأولى، الثانية 2M، الأمازيغية وغيرها...) الأداة العملية لترجمة المبادئ الدستورية إلى التزامات إعلامية محددة. فهي تحدد:

- طبيعة البرامج الواجب بثها ونسبتها.
- المعايير المهنية والأخلاقية للعمل الإعلامي.
- الأهداف الثقافية والتربوية، ومنها المساهمة في نشر قيم الديمقراطية، المساواة، والانفتاح.

وتؤكد هذه الدفاتر على ضرورة احترام التعددية الثقافية واللغوية، وتخصيص حيز محم للبرامج التي تعزز قيم المواطنة، حقوق الإنسان، والنهوض بصورة المرأة، مع الانفتاح على الثقافات العالمية. غير أن ترجمة هذه المبادئ إلى ممارسات فعلية تظل مرتبطة بمدى استقلالية التحرير، ونوعية الخطاب الذي يتم تبنيه.

لكن رغم وضوح الإطار القانوني في تأكيده على قيم الحداثة والانفتاح؛ »تدعيم قيم الديمقراطية والمواطنة والحرية والمسؤولية، والكرامة، والتضامن، والمساواة، والعدالة الاجتماعية، وتكافؤ الفرص، والمشاركة، والحداثة، والسعي إلى تحقيق المناصفة...»، إلا أن المارسة الإعلامية لا تعكس دائمًا هذا التوجه بشكل كامل. إذ تظهر أحيانًا ازدواجية في الخطاب بين الترويج لقيم الانفتاح والحرية في بعض البرامج، والإبقاء على أنماط تشيلية تقليدية في برامج أخرى. هذه الازدواجية يمكن تفسيرها بوجود اعتبارات سياسية واجتماعية وثقافية تجعل الإعلام العمومي في موقع التوفيق بين توجه الدولة نحو التحديث، والحفاظ على توازنات الهوية الوطنية.

يرتبط النقاش حول الحداثة في المغرب بثلاثة محددات أساسية:

- 1. **الإصلاحات السياسية والدستورية** التي نصت على قيم الديمقراطية، المشاركة، والمساواة، والتي تمثل قاعدة قانونية للانتقال نحو نموذج حداثي.
- 2. **العولمة الثقافية** التي فرضت حضورا قويا للمنتجات الإعلامية الغربية، بما تحمله من رموز وقيم وأنماط عش جديدة.
- استمرارية البنى التقليدية، سواء في المجال القيمي أو الرمزي، والتي تمثل ركيزة للهوية الوطنية لكنها
  أحيانًا تُستخدم كآلية مقاومة للتغيير.

هذا التداخل أنتج ما يمكن تسميته بـ"الحداثة المتفاوض عليها(Negotiated Modernity)"، حيث لا يتم تبني القيم الحداثية بشكل كامل، بل يتم اختيار ما يتلاءم مع السياق المحلي، وإعادة صياغته في خطاب إعلامي مزدوج.

في الخطاب الإعلامي العمومي المغربي، يمكن رصد استراتيجيتين رئيستين في تمثيل الحداثة:

- استراتيجية المزاوجة بين التقليد / الحداثة: حيث يتم إنتاج برامج تحتفي بالتراث والفنون الشعبية إلى جانب أخرى تتناول مواضيع تكنولوجية أو اجتماعية حديثة، في محاولة لبناء صورة "توفيقية" تخفف من التوتر القيمي بين التيارين. كما أن البرامج الحوارية غالبا ما تدمج نقاشات حول حقوق المرأة أو الديمقراطية ضمن أطر اجتماعية وثقافية تقليدية، مما يخلق معادلة مزدوجة بين المحافظة والانفتاح.
- استراتيجية التلطيف القيمي :حيث كثيرا ما يتم تقديم المفاهيم الحداثية بصيغة مبسطة أو مخففة لتجنب أي صدام مع التيار المحافظ. ويمكن رصد ذلك في البرامج والخطابات التي تتناول مواضيع حول المشاركة النسائية بالسياسة أو المساواة بين الجنسين حيث تطرح هذه المفاهيم في صيغة إصلاحات تدريجية أو "تطوير أدوار المرأة"، بدل استخدام مفاهيم قد تثير الجدل مثل "المساواة الجندرية<sup>2</sup>".

2 Benbelli, Sana. (2023, April). Women's experiences of representation and marginalization in Morocco. Arab Reform Initiative.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oumlil, K. (2017). The representation of women in Moroccan television talk shows. *The Journal of North African Studies, 22*(3), 435-457. https://doi.org/10.1080/13629387.2017.1307901

### 3- حدود الخطاب الحداثي في الإعلام العمومي

رغم أن دفاتر التحملات الخاصة بالقنوات المغربية تؤكد على نشر القيم الحداثية، إلا أن المارسة الفعلية تكشف فجوة بين الخطاب الرسمي والمارسة ويرجع ذلك إلى:

- عوامل مؤسساتية ترتبط بالخط التحريري الخاص بالقنوات.
- غياب استراتيجية اتصالية واضحة تتوخى إعادة انتاج القيم الحداثية ضمن مشروع ثقافي شامل.
  - التردد في القطع مع بعض المارسات الإعلامية التقليدية التي تعيد إنتاج الصور النمطية.

وبالتالي يظل الإعلام العمومي في موقع "الوسيط الحذر"، الذي يحاول استرضاء كل الأطراف دون اتخاذ موقف صريح وحاسم تجاه مشروع الحداثة.

#### الخاتمة:

جاءت الحداثة بتغييرات جذرية في مختلف المجالات الثقافية والسياسية والاقتصادية، بهدف السمو بالإنسان إلى مستوى مشروع مستقل وأنا قائمة بذاتها والقطع مع كل أنماط التفكير القديمة التي تعيق تقدم الفرد والمجتمع فالحداثة هي مرحلة تستلزم الوقوف عند السياق التاريخي الذي أوجدها وطبيعة التحولات التي أحدثتها لاستيعاب جوهرها، وقد حاولت المجتمعات العربية محاكاة النموذج الكوني والتأسيس لمفهوم الحداثة في الفكر العربي إلا أن ذلك لم يتجاوز حيز التنظير حيث لا زالت النماذج التقليدية تسيطر على مجمل المجالات المجتمع والسير نحو التقدم.

إن هذا التضارب بين التيار التقليدي والحداثي له أثره على المجتمع المغربي ووسائل إعلامه فالإعلام المغربي وان كان ينص في دفاتر التحملات على ضرورة نشر الفكر الحداثي ويؤكد على التشبع بروح الديمقراطية والحرية إلا أنه لا يزال يقف عند مفترق طرق بين مشروعين: مشروع حداثي يسعى لترسيخ قيم الديمقراطية، الحرية، والمساواة، ومشروع تقليدي يحافظ على المرجعيات الثقافية التقليدية الراسخة. هذا التوتر يعكس طبيعة التحولات الثقافية في المغرب، التي تتسم بالتفاوض المستمر بين الانفتاح على القيم الكونية والحفاظ على الخصوصية الوطنية.

ورغم أن دفاتر التحملات توفر إطارا قانونيا يؤكد على تبني القيم الحداثية في المحتوى الإعلامي الخاص بالقنوات المغربية، فإن المارسة العملية تكشف عن فجوة بين النص والتطبيق. ويرجع ذلك إلى عوامل متعددة، منها خصوصية المجتمع المغربي المركبة، غياب رؤية اتصالية متكاملة، والميل إلى إنتاج خطاب إعلامي توفيقي لتجنب الصدام مع التيارات المحافظة. إن الرهان المستقبلي للإعلام العمومي المغربي لا يكمن فقط في التوفيق بين الأصالة والمعاصرة، بل في القدرة على ابتكار خطاب حداثي نقدي يساهم في بناء وعي جماعي منفتح يواكب التحديات الفكرية والقيمية للعصر الرقمي مع ضمان مشاركة فعلية للمواطنين في صياغة هذا الخطاب. فالحداثة هي ممارسة اجتماعية وثقافية تتطلب إرادة سياسية واستثمارا في الإنسان والمعرفة.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية

#### المعاجم والموسوعات:

- ابن منظور، "لسان العرب"، مج2، دار المعارف للنشر، القاهرة.
- اندريه لالاند، موسوعة لالاند الفلسفية، مج 2، ترجمة خليل أحمد خليل، منشورات عويدات،
  لبنان،الطبعة الثانية 2001
  - الكتب:
  - آلان تورين،" نقد الحداثة"، ترجمة، أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة، مصر، 1997
    - حسن مصطفى البحري،" القانون الدستوري"، الطبعة الأولى 2009
- عبد الرحمان اليعقوبي، "الحداثة الفكرية في التأليف الفلسفي العربي المعاصر"، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، الطبعة الأولى 2014
- عبد السلام بن عبد العالي، "ميتولوجيا الواقع"، دار توبقال للنشر، المغرب الطبعة الأولى، 1999
- فارح مسرحي، "الحداثة في فكر محمد أركون «منشورات الاختلاف للنشر والتوزيع الطبعة الأولى 2006
- محمد الشيخ، "فلسفة الحداثة في فكر هيجل" الشبكة العربية للأبحاث والنشر بيروت، الطبعة الأولى 2008.
  - محمد سبيلا «الحداثة وما بعد الحداثة" دار توبقال للنشر الدار البيضاء، الطبعة الثانية 2007
- محمد عابد الجابري، "التراث والحداثة"، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت الطبعة الأولى ،1991
- محمد نور الدين أفاية،"الحداثة والتواصل في الفلسفة النقدية المعاصرة، نموذج هابرماس"، أفريقيا الشرق-المغرب، الطبعة الثانية 1998.
  - مطاع صفدي، "نقد العقل العربي"، مركز الإنماء القومي، بيروت لبنان، 1990.

## المجلات والدراسات الأكاديمية:

• الخنساء تومي، أطروحة دكتوراه بعنوان: "دور الثقافة الجماهيرية في تشكيل هوية الشباب الجامعي"، جامعة محمد خيضر، كلية العلوم الإنسانية، ص 116.

### المراجع باللغة الأجنبية:

- Moscovici, Serge. La psychanalyse, son image et son public. Paris : Presses Universitaires de France, 1961
- Oumlil, K. (2017). The representation of women in Moroccan television talk shows.
  The Journal of North African Studies, 22(3), 435-457.
  https://doi.org/10.1080/13629387.2017.1307901
- Benbelli, Sana. (2023, April). Women's experiences of representation and marginalization in Morocco. Arab Reform Initiative.

# التكامل المعرفي بين اللسانيات والعلوم الإنسانية والحقة: الصرف نموذجا

#### د. رضوان لمقنطر الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين- بني ملال خنيفرة المغرب

#### المقدمة:

إن التكامل المعرفي بين علوم العربية من صرف وأصوات ونحو وغيرها وباقي العلوم الإنسانية والحقة قائم في الدراسات اللغوية التراثية والحديثة، ويبدو أن تخصيصها بالدرس والتأليف جعلها تبدو كأنها منفصلة. والحال أن دراسة العديد من القضايا اللغوية؛ إن لم نقل كلها يجعل الباحث في حاجة ماسة إلى هذه التكاملية المعرفية.

وفي هذا السياق، فإننا نهدف من خلال هذه الدراسة إقرار ذلك التفاعل بين علوم اللسان العربي وباقي العلوم المعرفية، ممثلين لهذه الصلة الوثيقة بنهاذج من ظواهر صرف- صوتية. كما أننا نروم من خلال هذا العمل، أن نبرز أهمية النظر اللساني في دراسة مثل هذه القضايا.

ويطرح موضوع الدراسة هاته إشكالات مختلفة، يمكن ضبط بعض ملامحها في الآتي: ما مدى ارتباط العلوم اللغوية اللسانيات- بالعلوم الطبيعية والحقة؟ وأين يتجلى هذا التداخل على المستويين: المفاهيمي والمنهجي؟ وكيف يمكن دراسة قضايا صرافية مثل الإمالة وتخفيف الهمز من خلال تعاضد مستويات الدرس الصوتي والصواتي والصرافي؟ تشكل هذه الأسئلة بعضا من الإشكالات التي يطرحها موضوع الدراسة. وسنحاول الإجابة عنها باعتماد مقاربة وصفية- تحليلية للموضوع. كما أننا سنبني عملنا على افتراض مفاده أن التكامل المعرفي مبدأ أصيل لدراسة أي قضية لغوية.

وتحتم علينا طبيعة الموضوع تقسيم هذه الدراسة إلى محورين، ومقدمة، وخاتمة. سنخصص المحور الأول لبيان التكامل بين فروع اللسانيات، وبينها وبين باقي العلوم الإنسانية والحقة، بينما سنتناول في المحور الثاني التكامل المعرفي بين العلوم من خلال دراسة نماذج لظواهر صرافية.

# المحور الأول: التكامل بين اللسانيات والعلوم الإنسانية والحقة.

إننا نروم من خلال هذا المحور بيان مستوى التشابك المعرفي بين علوم اللسان العربي نفسه، ونخص بالذكر علوم: النحو، الأصوات، الصرف، الصواتة، علم المعاني. وبينها وباقي العلوم الإنسانية والحقة، مقتصرين في ذلك على بعض الحقول المعرفية، من قبيل الرياضيات، والعلوم العصبية.

### 1. التكامل الداخلي بين علوم اللسان العربي

سنعرج في البداية على كتاب إمام النحاة (سيبويه)، إذ يجسد كتابه موسوعة علمية شاملة، ضمت مباحث لكثير من علوم اللغة العربية. ثم سنقتصر في فقرة موالية على بيان التكامل بين علم الصرف والصواتة والأصوات.

## 1.1. التساند المعرفي بين فروع العربية في الدرس اللغوي التراثي

إن المتفحص لكتاب سيبويه، يجده قد احتوى بين دفتيه على علوم لغوية متعددة، إذ يضم النحو والصرف والأصوات والبلاغة والدلالة وغيرها من علوم العربية. وكل هذه الفروع اللغوية استعان بها صاحب الكتاب من أجل صياغة القاعدة النحوية أو التدليل عليها. بل إن "سيبويه" عمد إلى تحليل القضايا اللغوية وفق منهج تحليلي متكامل، بغية الكشف عن المسائل الصرفية والصوتية والنحوية والدلالية والبلاغية التي يتضمنها المتن المدروس.

هكذا، فقد اهتم سيبويه بالحكم النحوي وما يترتب عليه من أثر دلالي، وأبرز علاقة التركيب بالمعنى، ويمكننا توضيح ذلك من خلال نص "الاستقامة والإحالة"، الذي صنف فيه الأنماط الكلامية إلى خمسة أنواع.

يقول سيبويه: "هذا باب الاستقامة من الكلام والإحالة: فمنه مستقيم حسن، ومحال، ومستقيم كذب، ومستقيم قبيح، وما هو محال كذب. فأما المستقيم الحسن فقولك: أتيتك أمس، وسآتيك غدا. وأما المحال فأن تنقض أول كلامك بآخره، فتقول: أتيتك غدا، وسآتيك أمس. وأما المستقيم الكذب فقولك: حملت الجبل، وشربت ماء البحر، ونحوه. وأما المستقيم القبيح فأن تضع اللفظ في غير موضعه، نحو قولك: قد زيدا رأيت، وكي زيد يأتيك، وأشباه هذا. وأما المحال الكذب فأن تقول: سوف أشرب ماء البحر أمس".

ففي هذا الباب من كتاب سيبويه الموسوم بـ: (الاستقامة من الكلام والإحالة) نجد الأهمية التي يكتسيها علم علم المعاني في تبين دلالة البنى التركيبية والمعاني النحوية. فقد قسم سيبويه الكلام إلى قسمين كبرين، وهما: الكلام المستقيم والكلام المحال. ولم يعرّف من هذه الأنواع إلا المحال من الكلام، والمستقيم القبيح، واعتمد على الأمثلة في تحديد معاني الأنواع الأخرى.

ونجد في كتاب سيبويه على غرار النحو والمعاني والدلالة مسائل علم الأصوات والصرف، بل إن الجزء الأخير من الكتاب خصص لقضايا مختلفة من الصرف، تخص أوزان الكلمة واشتقاقاتها المختلفة، والتثنية، والجمع، والإعلال، والإبدال، والتصغير، والنسب، وغير ذلك.

فلقد كانت مسائل علم الصرف متضمنة في علم النحو، وبعد ما ظهرت الدراسات التخصصية، وأخذت العلوم اللسانية تنسلخ عن بعضها البعض، استقل علم الصرف عن النحو. وتم إفراده بالتأليف.

وإذا كان علم النحو يعنى بدراسة وظائف الكلمات في البنيات الجملية وعلاقاتها فيا بينها؛ فإن علم الصرف يختص بدراسة الكلمات قبل التركيب، فيدرس بنيتها والتغيرات التي تطالها، من إبدال وقلب وإعلال وغير ذلك، وما يلحقها من معان صرفية. يقول ابن جني: " فالتصريف إنما هو لمعرفة أنفس الكلم الثابتة، والنحو إنما هو لمعرفة أحواله المتنقلة". والمقصود بأنفس الكلم الثابتة دراسة الكلم في حال الإفراد، أما أحواله المتنقلة فهو حال استعاله في تراكيب معينة، وذلك اختصاص علم النحو.

إن هذا التعاضد بين علوم العربية بقي مستمرا، رغم استقلال العلوم عن بعضها في الدراسة والتأليف، والنزوع نحو "التخصص".

ونرجو أن يكون ما عرضناه قد أوضح الصورة ولو جزئيا عن مستوى التساند بين علوم العربية، وستسهم الفقرات الموالية من هذه الدراسة في تعزيز ذلك.

### 2.1. التكامل بين علم الصرف والصواتة والأصوات:

لم يكن علم الصرف منذ الأول مستقلا بذاته، بل كانت قضاياه متداخلة مع علم النحو، ولم تكن هناك حدود تميز بينها، بل كانت مباحثها متداخلة، وهذا ما عبر عنه "ابن جني" بقوله: "لا تكاد تجد كتابا في النحو إلا والتصريف في آخره"<sup>2</sup>.

بيد أنه مع بداية التأليف في علوم العربية، والنزوع نحو التخصص المعرفي، بدأت إرهاصات انفصال المباحث الصرفية عن النحوية، بل وبداية ظهور مؤلفات صرفية متخصصة، ولعل من أبرزها، نذكر: كتاب "التصريف" لأبي عثمان المازني (247ه)، وكتاب "التكملة على الإيضاح" لأبي علي الفارسي (377ه)، ثم كتاب "التصريف الملوكي" لابن جني (395ه). ثم اكتمل فيما بعد نضج علم التصريف، ليعرف استقلالا كاملا عن النحو، وأصبح اصطلاح "علم الصرف" هو السائد في المنجزات اللغوية. ومن رواد هذه المرحلة نذكر على سبيل التمثيل لا الحصر: ابن يعيش (643ه)، و"ابن الحاجب" (646ه)، و"ابن عصفور الإشبيلي" (663ه)، و"ابن مالك" (672ه)، وأبو حيان الأندلسي (745ه).

وتبقى حاجة أي دارس للعربية لهذا العلم أكيدة، وهذا ما صرح به "ابن يعيش" بقوله: "فإنه لما كان التصريف من أجل العلوم وأشرفها، وأغمض أنواع الأدب وألطفها، حاجة النحوي إليه ضرورية، والمملق منه مملق من حقيقة العربية"3. وهو الأمر نفسه الذي أكد عليه "ابن عصفور الإشبيلي": "وقد كان ينبغي أن يقدم

<sup>.4</sup> ابن جني، 1954، المنصف في شرح التصريف، ج1، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> المرجع السابق، ص4.

<sup>.</sup> ابن يعيش، 1973، شرح الملوكي في التصريف، ص 17.  $^3$ 

علم التصريف على غيره، من علوم العربية؛ إذ هو معرفة ذوات الكلم في أنفسها، من غير تركيب. ومعرفة الشيء في نفسه، قبل أن يتركب، لذا ينبغي أن تكون مقدمة على معرفة أحواله التي تكون له بعد التركيب. إلا أنه أخر للطفه ودقته، فجعل ما قدم عليه من ذكر العوامل توطئة له، حتى لا يصل إليه الطالب، إلا وهو قد تدرب وارتاض للقياس".

هكذا، مع إدراك الصرفيين والنحاة لأهم مباحث هذا العلم وتدقيقها، برز قسما علم التصريف بوضوح في التعاريف المقدمة لعلم الصرف، يقول ابن عصفور الإشبيلي: "والتصريف ينقسم إلى قسمين: أحدهما، جعل الكلمة على صيغ مختلفة، لضروب من المعاني...والآخر من قسمي التصريف: تغيير الكلمة عن أصلها، من غير أن يكون ذلك التغيير دالا على معنى طارئ على الكلمة، نحو تغييرهم "قول" إلى "قال"..."2.

وما يهمنا أن نشير إليه هو أن القسم الثاني من التصريف هو الذي يصطلح عليه في الدراسات اللسانية الحديثة به "علم الصواتة" "La Phonologie"، وأن فهم التغيرات الصواتية التي تطال أي كلمة من نقص، أو حذف أو قلب أو إبدال يستدعي بالضرورة إدراك كيفية تشكل الكلمة نفسها في القسم الأول من التصريف، الذي يختص بتحديد جذر الكلمة وصيغتها ومعانيها الاشتقاقية وغيرها من الأمور التصريفية المحضة. وهناك يبرز بوضوح مستوى التعالق بين علمي الصرف والصواتة 3.

ومن هنا تبرز العلاقة الجدلية بين علمي الصرف والصواتة، حتى أن مباحثها كانت متداخلة في بداية التقعيد والتأليف، حتى تجلت حدود العلمين على يد "ابن عصفور الإشبيلي"، وهذا ما يؤكده التاقي محمد: "ولعل ابن عصفور الإشبيلي يعد أول من ميز ضمن ما عده اللغويون العرب قبله تصريفا بين علمين مختلفين هما ما أسماهما بالقسم الأول من التصريف الأول، والقسم الثاني من التصريف الثاني...فقد عمل ابن عصفور على ضبط حدود كل قسم من قسمي هذا العلم ومجاله؛ إذ لا يمكن منطقيا تقديم تعريف موحد لعلم ما يتميز داخليا بالتعدد"4.

أما علم الأصوات، فيعرف بأنه العلم "الذي يدرس الأصوات اللغوية من حيث وصف مخارجها، وكيفية حدوثها، وصفاتها المختلفة التي يقيز بها صوت عن صوت، كما يدرس القوانين التي تخضع لها هذه الأصوات في تأثر بعضها ببعض، عند تركيبها في الكلمات أو الجمل"<sup>5</sup>.

ا بن عصفور الإشبيلي، 1996، الممتع الكبير في التصريف، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> المصدر نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>3</sup> لمزيد من التوضيح بخصوص هذا الأمر ، نحيل القارئ على تعريف لـ "ابن عصفور الإشبيلي" 1966، في كتابه: الممتع في التصريف، ص33.

<sup>4</sup> التاقي محمد، 2021، مقاربة صرافية مبتكرة لتشكيل الجذور الثلاثية المعتلة في اللسان العربي، ص 26.

<sup>5</sup> رمضان عبد التواب، 1997، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، ص 13.

فلقد بدأ "علم الأصوات" عند العرب معتمدا على الملاحظة الذاتية والحس المرهف، في حين تركز الدراسات الصوتية الحديثة على التجربة والاختبار، ومن خلال الاستعانة بمجموعة من العلوم الأخرى، لتوثيق المادة الصوتية وتأكيد نتائجها، ومن هذه العلوم نذكر: علم التشريح، علم الأحياء، علم وظائف الأعضاء، علوم الحاسوب.

ويلاحظ أن هذا المسار التطوري لعلم الأصوات جعل العديد من القضايا الصوتية مبثوتة في بطون مؤلفات علوم أخرى، وهو ما يحيل على القدر العالي من التكامل بينه وبين كثير من العلوم. بل إن علم الأصوات نشأ في كنف حقول معرفية أخرى، منها:

- علوم العربية: النحو، والصرف، والبلاغة، والعروض.
  - علوم الحكمة، والفلسفة، والطب، والموسيقي.
    - علوم القراءة، والتجويد، والرسم، والضبط.

ولقد أكدت الدراسات اللسانية الحديثة أن أساس البحث الصرفي يقوم على المفاهيم والنظريات التي يقدما علم الأصوات وعلم الفونولوجيا. فالعلاقة وثيقة بين علمي الصرف والأصوات وباقي الفروع اللغوية المشكلة للنسق اللغوي العربي، فكيف يستقيم اللسان العربي إذا ما غيب الجانب القاعدي فيه؛ ألا وهو المستوى الصوتى.

2. التكامل بين اللسانيات والعلوم الإنسانية والحقة

تمثل العلاقة بين العلوم علاقة تكامل وتداخل، لدرجة جعلت الحدود بين المعارف العلمية تكاد تزول في الكثير من الأحيان.

ولم تعد العلوم: "تتجه نحو التداخل فقط، بل نحو التوالد والتازج أيضا، ومضاعفة العلوم والمعارف والنظريات في حركة سريعة ومتوالية، فكل علم أصبح مصدرا لوسائل بحث أخرى كفيلة بأن تستعمل من طرف علوم أخرى، وبرز نوع من العلماء والباحثين ممن يشتغلون في حقول معرفية متعددة كانوا يعرفون في القديم بالموسوعيين"، وهم العلماء القادرون على الجمع في عملهم العلمي بين تخصصات مختلفة، و نذكر على سبيل التمثيل لا الحصر من بين هذه الناذج الموسوعية "ابن سينا" الذي عمل في الطب والفلسفة واللغة، و"ليوناردو دافينشي" الذي استطاع العمل في اختصاصات معرفية متعددة في وقت واحد، فكان رساما وكاتبا

135

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> همام محمد، 2017، تداخل المعارف ونهاية التخصص في الفكر الإسلامي العربي دراسة في العلاقات بين العلوم، ص 27.

وفيلسوفا ومحندسا، والعالم الأمريكي "تشومسكي"؛ فهو فيلسوف لغوي، ومؤرخ، ورياضي، وسياسي، عرف ببحوثه في ميادين متداخلة كثيرة أ.

ولقد حققت النظريات العلمية في العلوم الحقة نتائج محمة ومبهرة نتيجة تقيدها بالمنهج العلمي الصارم، وهو ما انعكس على العلوم الإنسانية بنحو عام، والبحوث اللغوية بنحو خاص.

ومن تجليات ذلك، نذكر اعتاد البحث اللساني على التصورين المنهجيين الآتيين:

- التصور التصنيفي: الذي يعتمد على جمع المعطيات وترتيبها وتصنيفها من أجل استخلاص القوانين العامة، ويعد جمع المعطيات وتصنيفها أولى خطوات الطريق العلمي، بغية الحصول على معرفة موضوعية. وينبني التصور التصنيفي على جملة من المفاهيم العادية في التفكير العلمي التجريبي: الملاحظة، التجربة، الاستقراء².

- التصور الفرضي: خلاصته أن تطور العلم مرهون ببناء فرضيات عامة تتصف بالكلية والشمولية، يتم التحقق منها في مرحلة لاحقة في هدي المعطيات الواقعية، ويختلف هذا الصنف عن الصنف الأول؛ بأنه يتجاوز التصنيف إلى التفسير الموضوعي للظواهر بناء على فرضيات، ولذلك كانت للفرضيات أهمية كبرى في النشاط العلمي وتطوره...وقد سار تشومسكي في أبحاثه اللسانية في اتجاه التصور الفرضي الذي تميل له كفة الأفضلية؛ لأن قيمة النظرية ترتبط بقدرتها التفسيرية، وقدرتها على التنبؤ بالنتائج.

فالبحث اللساني يتأثر ببيئته العلميّة، كما أنه يؤثر هو كذلك في باقي العلوم. فبقدر ما نجد اصطلاحات ومفاهيم الحقول المعرفية الأخرى في اللسانيّات (الرياضيات، علم الاجتماع، المنطق...)، فإننا نجد أيضا مفاهيم اللسانيّات في باقي العلوم (الأنتروبولوجيا، النقد الأدبي...). وباعتبار اللسانيات الدراسة العلمية للغة، فإنها تتغيى تحقيق العلمية في دراستها مفهوما ومنهجا، هذا الأمر جعلها تنفتح على العلوم الطبيعية والحقة.

ومن تجليات هذا التشابك المعرفي، حضور النسق الرياضياتي في اللسانيات، ونذكر على سبيل التمثيل ما أثبته "تمام حسان" من اجتماع خصائص الدقة العلمية في النحو العربي، ويقصد بذلك: الموضوعية، والشمول، والتماسك، والاقتصاد. ويضيف في موضع آخر من الكتاب نفسه أن تحقق هذه الشروط يجعل من النحو علما مضبوطا، ولذلك تم تعريفه، بأنه صناعة علمية وبنية مجردة ذات علاقات داخلية 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> غلفان مصطفى، 2016، اللسانيات التوليدية: الأسس النظرية والمنهجية من النشأة إلى النموذج المعيار مفاهيم وأمثلة، ص 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 38-40.

<sup>4</sup> تمام حسان، 2000، الأصول، دراسة ابستمولوجية للفكر اللغوى عند العرب، ص: 16-18، 60.

ويعد معجم العين للخليل بن أحمد الفراهيدي أنموذجا عمليا للاستقراء الرياضياتي، فقد حاول إحصاء ألفاظ اللسان العربي بناء على نظرية التقليبات. مبينا المستعمل منها والمهمل، كما حصر كلام العرب بناء على المجموعات الصوتية، بدءا بحرف العين. فقد أظهر من خلال عمله المبتكر هذا حسه الرياضياتي العملي والنظري في الآن ذاته. فالخليل يمثل بحق أحد رواد التأليف اللغوي العلمي، إذ أسس لمنهج الاستقراء الرياضياتي في جمع المادة اللغوية، وهذا المنهج هو أحد طرق البرهنة في الرياضيات نفسها.

ويظهر مما سبق، أن حضور منطق الرياضيات في حركة التأليف اللغوي- قديما وحديثا- جلي، لا يمكن إنكاره البتة، ولعل الهدف من هذا التلاقح المعرفي بين اللسانيات والرياضيات هو زيادة منسوب الدقة العلمية في تناول القضايا والظواهر اللغوية.

وقد ازداد هذا التداخل مع التطور العلمي المعاصر، فبرزت علوم عدة تهتم بالظاهرة اللغوية من مختلف الجوانب، ونسوق في هذا المقام حقلا معرفيا واحدا لعله يكشف المراد؛ وهو حقل العلوم العصبية، باعتباره مجالا علميا حديثا يروم التعرف على طبيعة العلاقات بين المعرفة والدماغ.

تهتم العلوم العصبية باللغة في علاقتها بالدماغ، مستعينة بعلمي الأعصاب وعلم النفس المعرفي. وبفضل تقنيات التصوير العصبي الوظيفي: التصوير المقطعي والتصوير بالرنين المغناطيسي اكتشفت حقائق عدة عن كيفية عمل الدماغ وتخزين اللغة فيه. وتعتبر النتائج التي يمكن أن تحققها اللسانيات العصبية ذات أهمية قصوى بالنسبة للبحث اللساني، فمن خلالها يمكن تفسير العديد من القضايا التي أشكلت على كثير من اللغويين، وكذا الفصل في المسائل الصوتية والتركيبية وحتى الدلالية التي اختلف حولها الدارسون. كما يمكن أن تساعد في معالجة الكثير من الاضطرابات اللغوية والنطقية. فهذا الحقل المعرفي ذو نهج علمي تجريبي يعتمد الملاحظات السريرية التشريحية لباحات الدماغ، ولا يعتد بالملاحظات والافتراضات النظرية. مما يعطي مصداقية أكبر للنتائج التي يمكن أن يتوصل إليها.

هكذا، فإن التكامل بين علوم العربية وباقي العلوم الإنسانية والحقة منهج وحقيقة ثابتة منذ القدم، وحتى بعد استقلال علوم العربية عن بعضها البعض في مرحلة لاحقة من التأليف، استمر هذا الترابط المعرفي، وترسخت صوره في العديد من القضايا والمباحث اللغوية.

# المحور الثاني: التكامل المعرفي بين العلوم من خلال دراسة نماذج لظواهر صرافية.

سنقسم هذا المحور إلى نقطتين رئيستين. سنعمل في الأولى على وصف ظاهرة الإمالة في اللسان العربي من خلال مقاربتها صوتيا وصرافيا وصواتيا لنتبين مستوى التكامل المعرفي بين هذه المستويات اللسانية. بينما سنتناول في النقطة الثانية ظاهرة تخفيف الهمز، من خلال المقارنة بين أمثلة قرآنية لتحقيق الهمز عند "حفص

عن عاصم" وتخفيف الهمز" عند ورش عن نافع"، وذلك بغية تأكيد البعد التكاملي بين العلوم في دراسة مثل هذه الظواهر الصرافية.

#### 1. الإمالة:

لقد حظيت الإمالة بالدرس لدى اللغويين العرب القدماء والمحدثين والقراء؛ بالرغم من كونها لا تشمل كل متكلمي اللسان العربي، يقول "الأستراباذي": "وليست الإمالة لغة جميع العرب، وأهل الحجاز لا يُميلون، وأشدّ حرصا عليها بنو تميم". وقد تحدث الدارسون عنها في سياق حديثهم عن الحركات، أو حروف المد، أو بتخصيص الحديث عنها بكيفية مستقلة<sup>2</sup>.

فمن الناحية الصوتية، يقربنا "ابن جني" من مفهوم الإمالة بقوله: "...وذلك أن الإمالة إنما هي أن تنحو بالفتحة نحو الكسرة، فتميل الألف التي بعدها نحو الياء لضرب من تجانس الصوت"<sup>3</sup>. فهذا التعريف، وإن كان تعريفا صوتيا بامتياز، فإنه يحدد لنا مجال نطق الفتحة المالة، إذ تتأرجح بين الفتح والكسر.

أما "كانتينو" فيصف الفتحة المالة بقوله: "ونقول اليوم في اصطلاحاتنا الصوتية، إن الإمالة هي نطق الفتحة نطقا أماميا، فيقترب مخرجها من مخرج الـ "6" في الفرنسية، وحتى الـ "i". ويميز النحاة العرب بين الإمالة الشديدة أو "المحضة" أي إمالة تبلغ الـ "6" (وهي حركة أمامية نصف مغلقة)، بل وحتى الـ "i" (الكسرة)، وبين "إمالة بين بين" أو "المتوسطة" بكون الصوت فيها بين الفتحة والكسرة أي "6" في المرجح" في المحتل من خلال التوصيف الأصواتي الذي قدمه "كانتينو" للفتحة المالة، هو "نطقها نطقا أماميا"، لأنه اعتبر مخرج الفتحة في العربية من وسط الحنك، وهذا يرجحه كلامه الآتي: "فقد كان في العربية الفصحى صنفان من أصناف المواضع، أي حركات خلفية مستديرة هي الضمة والضمة الطويلة، وحركات أمامية منفرجة هي الكسرة والكسرة الطويلة، وأما الفتحة والفتحة الطويلة فهما وسيطتان من حيث علم الأصوات وخارجتان عن أصناف المواضع من حيث علم وظائف الأصوات، وذلك لأنه لا وجود لحركات أخرى من نفس درجات انفتاحما" وبعد عرض هذه النصوص الواصفة لمخرج الفتحة، نستطيع أن نقدم السات الصوتية للفتحة المالة على النحو وبعد عرض هذه النصوص الواصفة لمخرج الفتحة، نستطيع أن نقدم السات الصوتية للفتحة المالة على النحو الآتي:

<sup>1</sup> للمزيد من التفاصيل، انظر كتاب "شرح شافية ابن الحاجب" للأستراباذي، د.ط، الجزء الثالث (باب الإمالة)، ص:4 - 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر في دراسة الإمالة، على سبيل التمثيل: سيبويه 2009، الكتاب، ج4، ص117 فما فوق. ابن جني، 2008، الحصائص،1/ 496. ابن الجزرى (د.ت)، النشر في القراءات العشر، 2/ 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن جني، 2012، سر صناعة الإعراب، ص67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> كانتينو جان، 1966، دروس في علم أصوات العربية، ص 156-157.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 147.

ب- الإمالة الشديدة:

أ- الإمالة الخفيفة:

+ أمامي
 + منفرج
 +نصف ضيق
 - منخفض
 + مجهور

- +أمامي +منفرج +نصف واسع - منخفض

ويتضح من خلال ما سبق، أن السمة الأبرز للفتحة المالة هي [– منخفض]¹، باعتبارها تقرب من الكسرة التي تتسم بـ:

ويمكن التعبير عن ذلك خطيا بالعلاقة الآتية:

ويمكننا المستوى الصرافي من تبين طبيعة هذه الظاهرة الصوتية، وسنعرض بعض الأمثلة من "سورة النجم":

| توثيقه          | نسخه الأصواتي | المعطى  | الأية القرآنية                       |
|-----------------|---------------|---------|--------------------------------------|
| النجم، الآية 1. | Hawææ         | هَوِي   | وَالنُّجْمِ إِذَا هَوِيٰ ٢           |
| النجم، الآية 2. | Rawææ         | غَږي    | مّا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمّا غَوِيٰ ﴾ |
| النجم، الآية 4. | yuuHææ        | يُوجِيٰ | إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْتُ يُوحِيٰ ۞    |

الجدول (1): أمثلة للإمالة في سورة النجم

<sup>1</sup> تشير السمة [+ منخفض] إلى انخفاض اللسان تحت الوضع المحايد، والسمة [- منخفض] إلى ارتفاع اللسان فوق الوضع المحايد.

نلحظ أن هذه الأفعال جاءت على صيغتين صرفيتين:

#fa\al+a# و #y+uf\al+u# ويوضح الجدول الآتي الخرج الأصواتي بالفتح والإمالة للمعطيات نفسها:

| الخرج الأصواتي بالإمالة | الخرج الأصواتي بالفتح [] | الجذع//   | الجذر | الفعل  | المعطى |
|-------------------------|--------------------------|-----------|-------|--------|--------|
| []                      |                          |           | 1     |        |        |
| hawææ                   | hawaa                    | haway+a   | hwy   | هّوي   | 1      |
| Rawææ                   | Rawaa                    | Raway+a   | Rwy   | غّوِي  | 2      |
| yuuHææ                  | yuuHaa                   | y+uwHay+u | wHy   | يُوجيٰ | 3      |

الجدول (2): الخرج الأصواتي بالفتح والإمالة لأمثلة قرآنية من سورة النجم

فنلاحظ أن هذه الجذوع تتضمن عنصر العلة /y/ على مستوى لامحا أي  $R_3$ ، وأن صائتها التصنيفي (حركة عين الفعل) هو الفتحة /A/، كما أن عنصر الجذر الأخير متبوع بصائت: ضمير الغائب [A] في الجذعين الماضيين، وصائت الرفع [U] في الجذع المضارع.

صواتيا، وإذا أردنا الوصف القطعي الخطي لآلية القراءة بالفتح والإمالة؛ فإننا نرى أن القراءة بالفتح، تتم عبر حذف عنصر العلة الذي هو الياء، وتعويضه بالفتحة الممدة [aa] التي أصلها الصائت التصنيفي. والأمر نفسه للقراءة بالإمالة؛ غير أن امتداد الصائت التصنيفي في الإمالة يتم عبر إشمام صوت الفتحة لعنصر الياء المحذوفة للحصول على الفتحة الممالة [ææ]. وهو ما عبره عنه "ابن جني" بـ: "أن تنحو بالفتحة نحو الكسرة".

هكذا، فيتضح أن فهم آلية تحقق الإمالة في اللسان العربي يقتضي الإحاطة بها من المستويات الثلاثة، وهي المستوى الصوتي، والصرافي، والصواتي<sup>1</sup>.

1 للتوسع في دراسة ظاهرة الإمالة، نحيل القارئ على المقال الآتي: التاقي محمد/لمقنطر رضوان، 2024، مقال بعنوان: "الإمالة في اللسان العربي: مقاربة صرف- صواتية"، ضمن كتاب محكم جاعي "دراسات راهنة في اللسانيات العربية المقارنة والديداكتيك"، ص: 9-40.

140

#### 2. تخفيف الهمز:

تتميز القراءات القرآنية بالتنوع على المستوى التلفظي، وقد عمل علماء القراءات على تحديد الضوابط اللسانية الموجمة لكل قراءة، ومن الظواهر الصوتية التي تعكس التنوع القرائي، نجد ظاهرة الهمز في العربية.

فمن الناحية الصوتية، فالهمزة عنصر صوتي يدخل ضمن النظام الصامتي المشكل للسان العربي؛ غير أن الهمزة تتلون على مستوى التحقق الصوتي تبعا للقراءة المعتمدة، ولسياق ورودها. وهذا ما جعل القراء يطلقون اصطلاحات عدة، أبرزها: التحقيق، والتسهيل، والحذف، والنقل.

يقول "ابن يعيش": "اعلم أن الهمزة حرف شديد مستثقل يخرج من أقصى الحلق، إذ كان أدخل الحروف في الحلق، فاستُثقل النطق به، إذ كان إخراجه كالتهوع، فلذلك الاستثقال ساغ فيها التخفيف، وهو لغة قريش وأكثر أهل الحجاز. وهو نوع استحسان لثقل الهمزة. والتحقيق لغة تميم وقيس، قالوا: لأن الهمزة حرف، فوجب الإتيان به كغيره من الحروف"1.

فهذا النص يبين أن قراءة "حفص عن عاصم الكوفي" تراعي عربية تميم وقيس، وقراءة "ورش عن نافع" تناسب عربية قريش وأهل الحجاز. لذلك، فالقراءات القرآنية تعتبر بحق مرآة عاكسة لألسن العرب المتنوعة، حتى وان تم صهر هذا التنوع اللساني في عربية فصحى رسمية.

تبرز القراءات القرآنية أن اللسان العربي الفصيح يزخر بمنوعات لسانية مختلفة. وعلى سبيل التمثيل، سنعرض معطيات من الهمز المفرد الساكن².

| توثيقه            | نسخه الأصواتي | المعطى       | الأية القرآنية                                                                 |
|-------------------|---------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| البقرة، الآية 69. | ya?murukumu   | يَأْمُرُكُمْ | وَإِذِّ قَالَ مُوسَىٰ لِقُوْمِهِ ٤ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمٌ أَن تَذَّبَحُواْ |
|                   |               |              | بَغُرَةً.                                                                      |
| البقرة، الأية 3.  | yu?minuuna    | يُؤْمِنُونَ  | الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوةَ وَمِمَّا             |
|                   |               |              | رَزْقَنْهُمْ يُنفِقُونَ.                                                       |
| يوسف، الآية 73.   | ji?naa        | وأثأ         | قَالُواْ تَآلِلَهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ      |
|                   |               |              | وَمَا كُنَّا شرِقِينَ.                                                         |

الجدول (3): أمثلة قرآنية للهمز المفرد

2 لقد اهتم اللغويون والقراء بظاهرة الهمز كثيرا في مصنفاتهم، فأفردوها بالدراسة في فصول مطولة، وأسهبوا في ذكر أحكام الهمز بالتحقيق والتسهيل. ينظر على سبيل التمثيل لا الحصر: الأسترباذي (د.ت): شرح شافية ابن الحاجب، ص: 30-65. ومن الدراسات المعاصرة، نحيل القارئ على مقال لـ: التاقي محمد، دهاب سارة (2020)، تصرف الهمز في القراءات القرآنية: دراسة صواتية ثلاثية الأبعاد، ص: 387-447.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن يعيش (2001)، شرح المفصل للزمخشري، ج5، ص265.

| ji?naa | yu?minuuna | ya?murukumu | المعطى/الرواية     |
|--------|------------|-------------|--------------------|
| ji?naa | yu?minuuna | ya?murukumu | حفص عن عاصم الكوفي |
| Jiinaa | yuuminuuna | yaamurukumu | ورش عن نافع        |

الجدول (4): القراءة بالهمز وبالتخفيف في قراءتي "حفص" و"ورش" فنلاحظ من خلال هذه المعطيات أن الهمزة ساكنة (متبوعة بصامت)، ومسبوقة بصائت:

| j <b>i?</b> naa | y <b>u</b> ?minuuna | y <b>a</b> ?murukumu |
|-----------------|---------------------|----------------------|
|                 | 5/333               |                      |

صواتيا، فقراءة "حفص عن عاصم الكوفي" تحقق الهمز، فيتم نطق عنصر الهمزة في الأسيقة الثلاثة، بينها قراءة "ورش عن نافع" لا تحقق الهمز؛ بل تتم القراءة بالتسهيل؛ أي أن عدم تحقق الهمزة ينتج عنه مد للصائت الذي يسبقها، كما في الأمثلة الآتية:

فهاتان القراءتان تعكسان التعدد اللغوي في المجتمع العربي، فتنوع القراءات إنما نتيجة لتعدد المنوعات العربية.

| j <b>i?</b> naa | y <b>u?</b> minuuna | y <b>a?</b> murukumu |  |
|-----------------|---------------------|----------------------|--|
| Jiinaa          | yuuminuuna          | y <b>aa</b> murukumu |  |

هكذا يبرز التكامل بين علم القراءات وعلم الصرف، والأصوات، والصواتة في دراسة ظاهرتي الإمالة وتخفيف الهمز. وهذه الحقيقة ثابتة منذ نشأة هذه العلوم. فعلوم العربية تتميز بتداخل مباحثها وارتباط موضوعاتها، وتفسير هذا التداخل يعزى إلى طبيعة هذه العلوم التي يكمل بعضها بعضا.

وهذا الأمر تؤكده الدراسات اللغوية الحديثة التي ترى أن أساس الدراسة في علم الصرف تنطلق مما يقدمه علم الأصوات بفرعيه: علم الأصوات العام وعلم الأصوات التشكيلي.

#### الخاتمة:

يقترن تكامل المعارف غالبا بالقدرة على استيعاب قدر كبير من العلوم، أو ما يصطلح عليه بـ "الموسوعية"، ومما لا شك فيه أن قضية التأليف في علوم متنوعة، كانت سمة تميز الدرس اللغوي التراثي. ولم

تبدأ بوادر التخصص في العلوم الإنسانية والحقة والطبيعية إلا بعد أن توسعت دائرة المعارف والعلوم، وتركزت الأبحاث في مسائل دقيقة ومتشعبة يصعب على غير المتخصص الإلمام بها وادراكها.

ورغم ذلك، فإن الحاجة ظلت ماسة إلى التكامل بين المعارف والعلوم الإنسانية في عموميتها، وبين العلوم المنطوية تحت علم واحد، كما هو الحال بالنسبة لعلوم اللسان العربي. وقد أبرزنا في هذه الورقة البحثية هذا الأمر من خلال العلاقة الجدلية بين علم الصرف والأصوات والصواتة، وباقي الفروع اللغوية المشكلة للنسق اللغوي العربي، مستندين في ذلك على أمثلة لظواهر صرافية من القراءات القرآنية.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية:

- الأستراباذي، د.ت، شرح شافية ابن الحاجب، تحقيق: محمد نور الحسن، محمد الزفزاف، محمد محي الدين عبد الحميد، د.ط، دار الكتب العلمية، بيروت، ج3.
- التاقي محمد، دهاب سارة، 2020، تصرف الهمز في القراءات القرآنية: دراسة صواتية ثلاثية الأبعاد، ضمن كتاب: "علم الأصوات وتكامل المعارف"، ط1، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن.
- التاقي محمد، 2021، مقاربة صرافية مبتكرة لتشكيل الجذور الثلاثية المعتلة في اللسان العربي، ط1، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط.
- التاقي محمد/ لمقنطر رضوان، 2024، مقال بعنوان: "الإمالة في اللسان العربي: مقاربة صرف- صواتية"، ضمن كتاب محكم جاعي "دراسات راهنة في اللسانيات العربية المقارنة والديداكتيك"، منشورات مختبر اللسانيات وأنساق الثقافات، ملفات تادلة، بني ملال.
- تمام حسان، 2000، الأصول، دراسة ابستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب، د.ط، عالم الكتب، القاهرة، مصر.
- ابن الجزري، د.ت، النشر في القراءات العشر، تحقيق: الضباع علي محمد، د.ط، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج2.
- ابن جني، 1954، المنصف في شرح التصريف، تحقيق: إبراهيم مصطفى، وعبد الله أمين، ط1، دار إحياء التراث القديم، القاهرة، مصر.
  - ابن جني، 2008، الخصائص، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، ط3، دار الكتب العلمية- بيروت، ج1.
- ابن جني، 2012، سر صناعة الإعراب، تحقيق: محمد حسن إسهاعيل، أحمد رشدي شحاتة عامر، ط3، دار الكتب العلمية- ببروت، لبنان.
- رمضان عبد التواب، 1997، المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي، ط3، مكتبة الخانجي- القاهرة، مصر.
  - سيبويه، 2009، الكتاب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، ط5، مكتبة الخانجي، القاهرة- مصر، ج4.
- ابن عصفور الإشبيلي، 1996، الممتع الكبير في التصريف، تحقيق: فحرالدين قباوة، ط1، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت.
- غلفان مصطفى، 2016، اللسانيات التوليدية: الأسس النظرية والمنهجية من النشأة إلى النموذج المعيار مفاهيم وأمثلة، ط1، دار كنوز، بيروت، لبنان.

- كانتينو جان، 1966، دروس في علم أصوات العربية، ترجمة صالح القرمادي، د.ط، الجامعة التونسية، تونس.
- همام محمد، 2017، تداخل المعارف ونهاية التخصص في الفكر الإسلامي العربي دراسة في العلاقات بين العلوم، ط1، دار الروافد الثقافية، بيروت، لبنان.
- ابن يعيش، 1973، شرح الملوكي في التصريف، تحقيق: فخرالدين قباوة، ط1، المكتبة العربية، حلب، سوريا.
  - ابن يعيش، 2001، شرح المفصل للزمخشري، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ج5.

# الخطاب الفني وآليات الاشتغال -لوحم عبد العزيز أزغاي أنموذجا-

#### بإشراف:

الدكتور خريصي محمد الدكتور أزغاي عبد العزيز جامعة محمد الخامس، الرباط.

#### إعيش فاطمة الزهراء

طالبة باحثة بسلك الدكتوراه كلية الأداب والعلوم الإنسانية جامعة محمد الخامس، الرباط.

#### الملخص

تسعى هذه الدراسة إلى إبراز دور الخطاب الفني باعتباره لغة بصرية مُشكَّلة بمعنى ما، تسهم في ترجمة ما يختلج في صدر الفنان من مشاعر وهموم، وذلك بغية نقلها من حيز الكمون إلى حيز التحقق، وتعالج هذه الدراسة موضوع المعاناة بمختلف تجلياتها، كما تتجلى في دلالات القدم والأثر، والألوان، والأشكال المثيرة للقلق وغيرها، حيث استلهم الفنان في لوحته التجريدية كل ما هو سلبي في مقابل الايجابي ليعبر عن أهمية الفن ويبرز دوره بوصفه لغة نطق بها الإنسان منذ فجر التاريخ، ولايزال يتوسل بهذه القدرة الإبداعية التي وهبه الله إياها.

#### الكلات المفتاحية:

الخطاب – الفن – الخطاب الفني.

## الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

إعيش فاطمة الزهراء. (2025، شتنبر). الخطاب الفني وآليات الاشتغال: لوحة عبد العزيز أزغاي أنموذجا. مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السينة 2، ص 146-160.

#### المقدمة:

يعد الخطاب الفني لغة بصرية، يتوسل الفنان من خلالها وفق آليات متنوعة بإخراج فكرة أو رسالة أو رأي يختلج داخله، ونقلها من حيز الكمون إلى حيز التحقق، وينجم عن ذلك الأثر الفني الذي يترك بصمته سواء على مستوى الفرد بتغيير القناعات، أو التشبث بقيم أو على مستوى الساحة الفنية بإغنائها أو التمرد على الأشكال التعبيرية التقليدية التي لا تبدع ولا تصنع المعجزات في الخلق والتصوير.

ومما لا شك فيه أن اختيارنا لقراءة إحدى لوحات الأستاذ عبد العزيز أزغاي لم يكن اعتباطياً، بل جاء نظراً لما تتميز به أعماله من تعبير تجريدي ودقة في الأسلوب، وكذلك لاستفاء لوحاته الفنية كل الخصائص التي يتميز بها الفن المعاصر، ولكون أزغاي يعد أحد الرواد المغاربة الذين بصموا مسيرتهم الفنية من خلال التمثيل الرفيع لبلدهم المغرب، سواء عبر بمجموعة من الأعمال الفنية التي تردد صداها في معارض العالم العربي خاصة أو معارض العالم الغربي عامة.



عنوان الصورة (1): أثر العنف في اللوحة

يقتضي تحليل الصورة الفنية أعلاه، التوقف عند جملة من المفاهيم المؤثثة لمتن الموضوع ومن أهمها: مفهوم الحطاب، ومفهوم الفن...، باعتبارهما مفهومين جوهريين لا يستقيم التحليل السيميائي للوحة دون الوقوف وتحديد دلالاتها بدقة، ولتحقيق هذه الغاية لابد من الاعتاد منهجية تتناسب مع طبيعة هذه اللوحة الفنية، ونوجزها فيما يلي:

تعتمد هذه الدراسة على المنهج السميائي، باعتباره حقلا خصبا في ميدان الدراسات الفنية، نظرا كونه يعبد طريق تحليلنا للخطاب الفني لفهم الرموز، والسنن التي يتضمنها العمل الفني، وكذا قدرته على احتواء طقم من الدلالات اللامتناهية، لهذا جاء اختيارنا للمقاربة السيميائية انطلاقا من رغبتنا في كشف المكنون وراء الأشكال، والألوان، والخطوط...، ذلك أن هذا المنهج يتيح الانتقال من التحليل السطحي إلى التحليل أكثر عمقا وتعقيدا، خاص بلغة الصورة واللغة البصرية بشكل عام.

لا تكتمل منهجية البحث إلا بالاعتماد على بمجموعة من الأدوات التي تسهم في فهم وإدراك الأبعاد المختلفة للعمل الفني، ومن بين أبرز هذه الأدوات: الوصف والتحليل ثم التفسير.

يقتضي البحث قيد الدراسة والتحليل، بسط الإشكالية المحورية، والتي مفادها: إلى أي حد يمكن القول إن الفنان عبد العزيز أزغاي استطاع أن يجسد الخطاب الفني بشكل مميز؟

هذه الإشكالية تتفرع عنها جملة من الأسئلة الفلسفية التي تصب في صلب موضوعنا وهي كالآتي:

- ما المنهج المعتمد في اللوحة؟
- لماذا اختار اللونين المتناقضين الأسود والأبيض وما دلالتها؟
  - ما دلالة القدم في المقدس وعند العرب؟
- هل استطاع الفنان أزغاي أن يعكس ما بداخله في لوحته؟
  - ما هي الأبعاد الدلالية والأثر الرمزية التي تختزلها اللوحة؟

للإجابة عن هذه الأسئلة، لابد من تسليط الضوء على المفاهيم الأساسية، باعتبارها مفاتيح تعبد طريق مقاربة ما هو مطروح، ولا نعنى في هذه الدراسة تلك الإجابات الكاملة والشافية عن الأسئلة فجواب السؤال هو موته حتما، بل نسعى من خلال هذا المقال إلى مقاربة الأسئلة، ومحاورتها، ومحاولة إبراز طريقة لتحليل ما يمكن إدراكه في اللوحة، وهذه الأخيرة بدورها يصعب إعطاء قراءة مثلى عن فحواها، لأن هذا الأمر راجع لعقدة وصعوبة الفن باعتباره مادة زئبقية، فما يراه الأدبي في اللوحة ليس هو ما يراه دارس الفلسفة، أو علم الاجتماع، أو الجغرافي، أو دارسي علم النفس، لذلك تبقى نضرة الباحث جزئية، وتبقى رؤى الرائيين وتأويلاتهم للوحة مفتوحة على رحابة المكن.

#### 1- المفاهيم المؤثثة للدراسة:

يعتبر الخطاب علامة بصرية مصنوعة بمعنى ما، تعبر عن طقم من الأفكار والمشاعر تصريحا أو تلميحا، تكشف عن جماز منهجي صارم فوري وحدي، يبلور نظاما تواصليا مؤسسا على وحدة نظامية من الدلائل الأيقونية تعالج قضية محورية ما، ويتوسل بعدة آليات لتحقيق وظائفه التواصلية الإفهامية في مجال إرسالياته الخطابية، إذ يشتغل تركيبيا ودلاليا على مستويات عدة من الأنساق والأشكال، تتاسك وتنسجم العلاقات فيا بينها أو تحل وتتلاشي بناء على فشل أو نجاح بلاغة الإقناع 2.

نال مفهوم الخطاب حظا وافرا من لدن الدارسين، بتعدد مجالاتهم المختلفة من لغويين ولسانين وفلاسفة وعلى النفس وسيميائية وغيرهم كثر... الشيء الذي يصعب معه الإلمام بكل التعريفات المطروحة.

أما مفهوم الفن<sup>3</sup> هو الآخر أخذ حيزا هاما شغل فكر الفلاسفة واللغويين منذ تعرُف الإنسان على معناه وتعريفاته المتعددة، حيث توحي لفظة فن في المعاجم العربية إلى "الحال والضرب" 4، والمقصود بها أن الفن يفيد العناية، وبيان حال الشيء، وهو نفس المعنى الذي ورد في المعاجم الأجنبية حيث جاء معنى الفن باعتباره مجموعة من الأنشطة الإبداعية 5.

<sup>1-</sup> الخطاب لغة: "الخطاب من خطب... يقال: خاطبه يخاطبه خطابا، وهو الكلام بين اثنين. أنظر: أبو الحسين احمد بن فارس بن زكريا، **مقابيس** اللغة، ج2، تحقيق: عبد السلام هارون، بيروت، دار الجيل، 1991، ص198. وجاء في اللسان:" والخطاب والمخاطبة مراجعة الكلام وقد خاطبه بالكلام مخاطبة وخطابا وهما يتخاطبان" أنظر: ابن منظور، **لسان العرب**، ط1، ج1، بيروت، دار صادر، 1994، ص 361. وقال الزمخشري: إن الخطاب هو المواجمة بالكلام. أنظر: الزمخشري، **أساس البلاغة** 

<sup>،</sup> ط3، ج1، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985.

<sup>-</sup> Meyer Michel Question de rhétorique langage raison et séduction L.G.F livre de poche 1993 p.7 p.7 ... يشير لفظ الفن، L'art في معناه القديم والواسع في اللغات الإغريقية واللاتينية والألمانية، الى المهارة والمقدرة والى الأناة والصبر في المارسة والمزاولة أما المصطلح بمعناه الحديث، وهو المعنى الأكثر تحديدا فينطبق فحسب على تلك النشاطات الإنسانية التي تميل في اتجاه النزعة الجمالية، أي أنه ينطبق على الفنون الجميلة. أنظر: جلال الدين سعيد، مفاتيح معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية، تونس، دار الجنوب للنشر، 2004، ص344.

<sup>4-</sup> أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء، معجم مقاييس اللغة، ج4، تحقيق: وضبط عبد السلام محمد هارون، بيروت، دار الجيل، 1999، ص435.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- André Roy Dictionnaire Général du cinéma Du Cinéma Du cinématographe à internet, art, technique, industrie ; Yolande martel, bibliothèque et archives nationales du Québec, éditions fides, Imprimé au canada en août (2007) P :22-23.

يعد الفن من أشد المفاهيم خداعا في تاريخ الفكر البشري، ومما يوضح خداعه البالغ أنه ظل على الدوام يعامل على اعتبار أنه فكرة غيبية (ميتافيزيقية)، بينها الحقيقة أنه من حيث الجوهر، ظاهرة عضوية يمكن قياسها، وهو كالتنفس له عناصر إيقاعية، وكالكلام له عناصر تعبيرية أ.

ومن الجدير التأكيد أن أي إنسان في الوجود لا يمكنه التحرر مما جبل عليه من ميول وغرائز وحاجات، فهي جزء أصيل في تكوينه الفطري، إذ إن الإنسان بحاجة للتعبير، بحاجة إلى الجمال، بحاجة للمشاركة في الحياة الاجتماعية، لذلك كان الفن هو السبيل إلى تحقيق ذلك، مما يعكس دلالة لفظة فن لمجموعة من الأمور التي تحوي أنواعا متعددة، كالرسم والنحت والأداء المسرحي والموسيقي... وغيرها.

إن تزاوج مفهوم الخطاب بمفهوم الفن هو ما نجم عنه مفهوم الخطاب الفني الذي عد صورة فنية مثلها مثل الكتابة، يمكنها أن تغدو لدى الفنان الرحال "أرضا وذاكرة محمولة" 2، وتشكل اللوحة الفنية (موضوع الدراسة) التي يعود إنجازها للفنان عبد العزيز أزغاي، أبرز دليل على كونها خطابا فنيا يحمل دلالات لا متناهية، يتوخى من خلالها الفنان ربط علاقة تواصلية مع مختلف شرائح المجتمع بلغته، وأسلوبه الخاص الذي يميزه عن غيره من الفنانين التشكليين.



الصورة الثانية: جزء من اللوحة عنوانها: دلالة المستطيل في اللوحة

<sup>-</sup> هربرت ريد، التربية عن طريق الفن، الهيئة المصرية العامة للكتابة، 1996، ص23.

أخذ عن رشيدة التريكي، ا**لصورة كما نراها وكما نتصورها**، ترجمة: فريد الزاهي، مطبعة 2- Khatibi,L'art contemporain arabe, p42 المعارف الجديدة 2017، ص38.

يمثل الخطاب الفني أعلاه لوحة أنية، وهي صورة تشكيلية ليست نسخة عن الطبيعة التي يمكن أن تكون مقبرة، وإنما هي "إنتاجا خارجما" بتعبير سارتر، فالفنان في نظره هو الذي يقوم بتنظيم اللاواقع كي يمنح للرؤية، من خلال الخطوط والألوان، ما لا يمكن التفكير به "2، وهذا ما جسده الفنان أزغاي في لوحته حيث منح لآثر قدم الإنسان حياة أخرى، لها معانيها ودلالاتها، متباينة ومختلفة باختلاف رائيها، هكذا إذن اللوحة التشكيلية تعيد تكوين ذلك المشتت، وجمع الاختلاف في خصيصة واحدة من الخصائص التي تميز الإنسان، ألا وهي آثر قدم الإنسان وبمعني آخر ذلك الأثر الذي يدل على الوجود البشري.

# 2-مبدأ الوصف

## أ-الإطار الخارجي للوحة:

لقد كرست الصورة من خلال تجسدها في المستطيل تلك الفكرة القائلة بأن المستطيل فكرة بداهية، فهي جزء من "طبيعة" الصورة مع بعض الاستثناءات القليلة جدا، ومع ذلك فان الصورة ليست مسئولة عن ذلك، فهي لم تقم سوى بإتباع خطى التشكيل الغربي الذي فضل شيئا فشيئا (وخاصة في القرن الرابع عشر) الرسم على المسند أي اللوحة ذات الشكل المستطيل.

إن الإطار المستطيل لا يتطابق في شيء مع الحقل الطبيعي للرؤية، فحافات هذا الحقل صعبة التحديد، فهي ضيقة في حالة ثبات النضرة، ولا تستمد فعاليتها إلا من حركية العين، إن "طبيعة" المستطيل هي وهم آخر يجب وضعه في حساب هستيرية حضارتنا التي تطلق صفة "الطبيعة" على كل ما تقوم هي ببلورته تلبية لحاصاتها الخاصة<sup>3</sup>.

# ب-العلامة التشكيلية في اللوحة:

تمثل العلامة التشكيلية 4 لقدم الإنسان ذلك الأثر الذي يميز آثار أقدام الإنسان عن آثار أقدام الحيوانات، حيث يبين الفنان من خلال لوحته أن أثر هذا القدم الإنساني يشوبه التمزق الذي عبر عنه من خلال إحداث تقطيعات متعددة لأثر القدم، وتحويله إلى أجزاء منفصلة عن بعضها البعض، لكنها حافظت على شكلها، وقد

4- العَّلامة التشكيلية (le signe plastique): القائمة على إنتاج دلالات مجازية أَو إيحائيّة ليس الأساسي فيها حضور الشيء في العلامة أو المشابهة، بل العلاقات الرمزية، والإستعارية، والكنائية. أنظر: مجموعة مو**، بحث في العلامة المرثية من أجل بلاغة الصورة،** ط1، ترجمة: د. سمر محمد سعد، مراجعة: خالد ميلاد، بيروت، توزيع مركز دراسات الوحدة العربية، 2012، ص 568-569.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- مفهوم اللوحة يخضع لمفهوم أوسع وهو فن الرسم الذي تشكل اللوحة لحظة من لحظاته. أنظر: برغسون، دولوز، غودان وآخرون، **حوار الفلسفة والسينها**، ط1، ترجمة: وتقديم عز الدين الخطابي، منشورات عالم التربية، الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، 2006م، ص 152.

شكلت الخطوط المموجة أعمدة دخان يصعب تحديد مصدر انبثاقها، توحي مرة إلى هبوطها من السياء كأنها شظايا، وتوحى مرة ثانية الى تصاعدها من الأرض (من أثر ذلك القدم)، وكلتا الفرضيتين صحيحتين.

لقد أخفت الخطوط المموجة الكثيفة التي ملأت فضاء اللوحة وسماءها الحدث المبطن، وحجبت الرؤية عما وراء ذلك الأثر، وتشير مجموعة من الأجسام المحلقة فوق آثر القدم إلى وقوع شيء ما، وقد تكون هذه الأجسام إما "طيور" أو "طائرات حربية"، وقد يكون للاثنين هدف واحد هو "اصطياد الإنسان" بلغة مجازية.

## ت-اللون في اللوحة:

انتقى الفنان ألوانا أعامقة لتأتيت لوحته، ومنحها روحا رمزية، من خلال اللونين المتضادين الأسود والأبيض الذين يجتمعا في عضو العين ليشكلان معنى الرؤية عبر حاسة البصر، إضافة الى اللون الرمادي الذي نجده شبيها بالرماد، لتجسد بذلك الألوان أشكالا مختلفة من قبيل: آثر القدم والأجسام المحلقة بأجنحتها، والخطوط المموجة التي تشكل أعمدة من الدخان الكثيف، والنقط المتناثرة باللون الأحمر (كالدم)، وحرف (ج)...، الشيء الذي أغنى فضاء اللوحة وساهم في جمع لحم المشتت وضمه في رسالة مرئية ليحدث بذلك بلاغة بين ثنائيات الحاضر والغياب، المرئي واللامرئي، والواقعي واللاواقعي، والإيجائي والضمني إلى غير ذلك.

### 3-مبدأ التحليل:



الصورة الثالثة جزء من اللوحة عنوانها: رمزية القدم في اللوحة

<sup>1-</sup> إن اللون لا يعدو أن يكون تحويل بعض الحوافر المادية المتموجة الى أشياء ملموسة بواسطة نظام الاستقبال. أنظر: مجموعة مو، بحث في العلامة المرثية من أجل بلاغة الصورة، ط1، ترجمة: سمر محمد سعد، مراجعة خالد ميلاد، بيروت، توزيع مركز دراسات الوحدة العربية، 2012، ص95.

### أ-دلالة القدم:

إن كلمة قدم لها دلالات متعددة فقد ورد ظهور هذا المصطلح في الكتاب المقدس القرآن الكريم لقوله تعالى في سورة النحل "ولا تتخذوا أيمانكم دخلا بينكم فتزل قدم بعد ثبوتها وتذوقوا السوء بما صددتم عن سبيل الله ولكم عذاب عظيم".1

تقترن كلمة القدم في الكتاب المقدس بالثبات، ودلالة استعمال القدم لم تأتي اعتباطا بل لأن القدم مركز توازن الجسم، وأي ميل يصيب القدم فهو يصيب ميل الجسم كله، القدم مركز ثقل وثبات وتوازن، وجاء معناها في الآية بمعنى التحذير من أن تزل الأقدام بأصحابها وتخرجهم عن الطريق المستقيم، فالله يتوعد من زلت قدمه بالعذاب العظيم.

وردت في المعاجم العربية كلمة قدم للدلالة على أميرين: إما معنى الخير (قدم صدق) أو الدلالة على معنى الشر (قدم سوء)، وهو نفس الأمر الدلالي الذي وقفنا عنده في القران الكريم، حيث جاء مصطلح القدم في معجم النفائس، "من مادة (قدم) وقيل هي من الرجل- (بكسر الجيم)- ما يطأ عليه الإنسان من لدن الرسغ إلى ما دون ذلك، مؤنثة، مصغرها: قديمة، وقد ذكر ج أقدام والسابقة في الأمر خيرا كان أم شرا، يقال: (لفلان في كذا قدم صدق وقدم سوء) والرجل له مرتبة في الخير والشجاع، يستوي فيه المذكر والمؤنث والمفرد والجمع، يقال: (رجل قدم وامرأة قدم ورجال قدم ونساء قدم).ومنه هو ذو قدم أي شجاع، مثل للردع والقمع وفي القياس: ما بين أطراف إيهام الرجل وطرف الكعب، وهي وحدة قياس توازي ثلث ياردة، ووضع قدمه في العمل: أخذ فيه. جعل دماءهم تحت قدميه: أهدرها. اجعل ذلك تحت قدميك: اعف عنه 2.

## ب-دلالة الأثر:

تفرض دلالة الأثر التي تتوسط اللوحة الفنية وجود إنسان، وتفيد كلمة أثر معنى "ما بقي من رسم الشيء و-ما خلفه الأقدمون و الخبر المروي و الحديث و - السنة و - الأجل ج آثار وأثور. وبذلك يعد الأثر في معجم النفائس هو ما خلفه الإنسان، وما تركه سواء كان هذا الأثر مادي ملموس كالعارة أو النحت أو غير ذلك...، أو الأثر الغير المادي والذي يتمثل في المحكيات والشعر والطقوس (طقس الفرح، طقس الحزن)... إلح، ويشير الأثر في اللوحة إلى وجود إنسان غيب الفنان جسده ليكتفي بالأثر، وكأنه يريد أن يقول: "كان هنا إنسان"،

<sup>1-</sup> القران الكريم، سورة النحل الآية:94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد أبو حافة، معجم النفائس الكبير ط-ي، ط1، بيروت-لبنان، دار النفائس، 2007، ص1538.

<sup>3-</sup> أحمد أبو حاقة، مرجع نفسه، ص 17.

وهذا الغياب المتعمد له مبرراته المبطنة فالأثر رمزي، لا يموت، أبدي، خالد قدم الزمن، وقد يدل على تشبت الإنسان بأرضه، وتربته، كما يظهر الأثر هوية الإنسان، وانتائه لبد دون غيره.

# 4-دلالة العلامات التشكيلية المحلقة في فضاء اللوحة:

توجد في اللوحة علامات تشكيلية تجسد أشكالا مختلفة يمكن بسطها كالآتي: الطيور أو الطائرات (أو هما مع): يمكن أن تكون الأجسام المحلقة في فضاء اللوحة طيورا تبحث عن غذاء لتقتات منه-(أي شيء كان)-حتى وإن كان جسد إنسان، ويمكن أن تكون هاته الأشكال المحلقة طائرات، ففي كلتا الحالتين لابد من وجود سبب لتشكيلها.

إذا كانت الأجسام المحلقة في سياء اللوحة طائرات حربية، فدلالة وجودها هو الحرب حتما وآثاره المدمرة على الإنسان نفسه وعلى الآخر، فالخطوط المموجة توحي بهذه الفرضية، والتي تظهر وكأنها أعمدة من الدخان المتصاعد من النيران أو قذائف تسقط لتحدث انفجارا وتلوح بشظاياه في كل مكان. في رسالة صريحة بعدم تقبل الآخر.

### أ-دلالة الحرف (F):

يوحي الحرف F الذي يتموقع في أسفل اللوحة، في الجانب الأيمن منها إلى دلالات متعددة، فقد يأتي بعنى "final" وترجمتها النهاية أو "point final" نقطة نهاية حيث يلخص الحرف تلك الحكاية التي رواها الفنان (أزغاي) بفرشته وألوانه، وفي مقابل هاته النهاية توجد بداية، كما توجد عقدة الحدث التي يشوبها الصراع وعدم الاستقرار، وهذا ما لمسناه بجلاء في الخطوط المموجة التي لا توحى على الثبات.

يدل الحرف  $\mathbf{F}$ الذي هو معصم الحكاية في اللغة الفرنسية على الوجه face، كما يدل على الضعف faible، أو القوة force قد يدل  $\mathbf{F}$  في اللغة الإنجليزية كذلك على الألفاظ الآتية: كارثي، مُميت، مشؤوم، قاتل fatal، وقد يدل على قلق، خوف، ذعر، هلع fear، كما يرمز الحرف  $\mathbf{F}$  إلى الحرية free ويرمز كذلك fear إلى أثر القدم والتي تتوسط اللوحة ولل أثر القدم والتي تتوسط اللوحة الفنية.

<sup>2</sup>- Pocket Dictionary English-Arabic, collective, distribution: s. n Dar IHYA el ouloum, printing: DIO EL Hadita, first edition 2013,p:156-167

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- LEXIQUE Français- arabe, de sciences naturelles et de sciences physiques, Royaume du Maroc ministère de l'éducation nationale et de la formation des cadres, librairie des écoles Casablanca 1981 p : 171

وقد يوحي الحرف  $\mathbf{F}$  إلى "هجوم عسكري first strike، أو قنبلة حارقة first strike" كل الإمكانات التأويلية متاحة للحرف  $\mathbf{F}$  ومن العصيب علينا حصرها كاملة ففي التعليم يرمز الحرف  $\mathbf{F}$  للفشل" failure أو الرسوب في الاختبار أو الامتحان، ويأتي ترتيب حرف  $\mathbf{F}$  من الحرف السادسة في اللغة الفرنسية ويماثله في الأبجدية العربية حرف (الفاء) الحرف العشرون من حروف أبجدية اللغة العربية.

إن وجود الحرف F في اللوحة ليس صدفة، بل ناتج عن إرادة الفنان خلخلة ذلك الجمود الذي يعيشه الفرد مع الفن، فالحرف F ليس سليما من القصدية، بل الباعث وراء تشكيليه هو اختزال مراد الفنان في بلاغة الخطاب البصري المتوجمة للرائيين بمختلف شرائحهم المجتمعية، وتحريك ذلك السكون الذي لا يبعث عن القلق اتجاها القضايا المجتمعية التي تهم الإنسان.

## ب-دلالة الألوان:

تشير الألوان التي اعتمدها الفنان بشكل صريح إلى دلالات متعددة: فاللون الأبيض الذي يتوسط اللوحة ويتخذ شكل نصف الدائرة "كان مرتبطا عند معظم الشعوب – بما فيهم العرب- بالطهر والنقاء. استخدمه العرب القدماء في تعبيرات تدل على ذلك، فقد قالوا كلام أبيض، وقالوا يد بيضاء واستخدموا البياض للمدح بالكرم ونقاء العرض من العيوب، ولارتباطه بالضوء وبياض النهار. ورد اللون الأبيض في تعبيرات أخرى قديمة وحديثة مثل: إطلاق الأبيض على الفضة وعلى السيف<sup>3</sup>، والأبيض في تعبيرات أخرى النقاء والصدق<sup>4</sup>، وهو يمثل "نعم" في مقابل "لا" الموجودة في الأسود، إنه الصفحة البيضاء التي ستكتب عليها القصة، إنه أحد الطرفين المتقابلين، إنه يمثل البداية في مقابل النهاية، والألف في مقابل الياء وصف الموت بأنه أبيض إذا أتى أطرفين المتقابلين، وقد يدل على رفع الراية البيضاء بمعنى: استسلم وأعلن الطاعة. أ

إن اللون الأبيض الموجود في وسط اللوحة قد يمثل البداية الأولى للإنسان التي يشوبها صراع البقاء للأقوى، وقد يكون البياض مشهدا لانفجار ضخم، ونعرف أن الانفجار يحدث غيمة بيضاء على شكل دائرة،

<sup>1-</sup> Ibid, p: 162

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- Ibid, p: 156

<sup>3-</sup> أحمد مختار عمر، **اللغة واللون،** ط2، كلية دار العلوم -جامعة القاهرة، عالم الكتب، ص69.

<sup>4-</sup> The art of color p: 408.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- The luscher colour p:75.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- أحمد مختار عمر، مرجع سبق ذكره، ص70.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- أحمد مختار عمر، نفسه، ص 70.

والأبيض هو النقل للواقع بفرشاة الفنان أزغاي بعيدا عن تزييف الحقائق، وعن خدمة الإيديولوجيات... فهو ليس نقل فقط، إنه إبداع كما يريده هو لاكما يريده البعض.

أما اللون الأسود والذي اتخذ منه الفنان عنصرا لتشكيل آثر القدم فهو يشير دلاليا إلى "الخوف من المجهول والميل إلى التكتم" أ، ولونه سلب اللون يدل على العدمية والفناء في وقد جاء القدم أسودا للدلالة عليه في معجم النفائس الوسيط بمعنى القدم: (بضم القاف والدال) المضي إلى الأمام، يقال (مضى قدما) أي لم يعرج ولم ينش، يوصف به الذكر والأنثى. وهو يمشى القدم (بضم القاف والدال) إذا مضى في الحرب. أقدم عنه المناف والدال الأمام، يقال (مضى في الحرب عنه القدم (بضم القاف والدال) إذا مضى في الحرب في الحرب في المرب ف

بينما اللون الأحمر الذي وظفه الفنان في شكل مجموعة من النقط المتناثرة داخل اللوحة، يوحي في اللغة الإنجليزية العربية للمشقة والشدة من ناحية، أخذا من لون الدم 4. ومن التعبيرات الشائعة لكلمة «Red» في اللغة الإنجليزية (Red flag) علامة الخطر 5، فهو: يثير النظام الفيزيقي نحو الهجوم والغزو 6. وهو في التراث مرتبط دامًا بالمزاج القوي وبالشجاعة والثار، وربما ارتبط كذلك بالافتتان والضغينة 7. يرمز الأحمر في الديانات الغربية الى الاستشهاد في سبيل مبدأ أو دين 8، اقترن اللون الأحمر بفوضى اللوحة، حيث لم يستقر هذا اللون في مكان محدد، كما لم يتخذ شكلا معينا، بل وضعه الفنان على شكل بقع وكأنها دم يمثل سياسة غزو، وهجوم، وشراسة طوقت الفضاء ولم يسلم أحد منها، هو لون الخطر كما نجده في إشارة المرور، دال على "توقف السير". وهذا ما أكده الأثر المتوقف عن السير في اللوحة حيث لم تصور أثار أقدام أخرى، وكأن الزمن توقف مع توقف حركة القدم، وموت الحركة دليل على موت الإنسان.

توسل الفنان في لوحته باللون الرمادي الدال على خلوه من أي إثارة أو اتجاه نفسي، فهو لون محايد. إنه منطقة ليست آهلة ولكنها على الحدود، أشبه بمنطقة منزوعة السلاح أو أرض خلاء لا صاحب لها<sup>9</sup>. ليشكل بهذا اللون خطوطا مموجة كثيفة ملأت فضاء اللوحة من أعلاها إلى أسفلها، أخذت شكلا شبيه بأعمدة دخان تتصاعد واحدة تلو الأخرى في سماء اللوحة محدثة غيمة أعتمت الرؤية عما هو موجود في اللوحة.

<sup>1-</sup> the art of color p: 408.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- the luscher colour p: 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- أحمد أبو حاقة، معجم النفائس الوسيط، ط1، بيروت – لبنان، دار النفائس، (أ-ي)، 2007، مادة (قدم)، ص 975.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- أحمد مختار عمر، مرجع سبق ذكره، ص75.

<sup>5-</sup> أحمد مختار عمر، نفسه، ص 77.

<sup>6-</sup> lights and pigments: p: 30

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- أحمد مختار عمر السابق، ص21.

<sup>8-</sup> أحمد مختار عمر ، نفسه ، ص 164.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> -The luscher colour p: 57.

أفرز اللون الرمادي المتناثر في اللوحة كالشظايا ضبابية وفوضى توحي للرائين بوجود نيران، ودخان، وحريق، ومتاهة، دالة عن الخوف، وعدم الارتياح، والقلق المصحوب بسؤال ماذا وقع؟ فاللوحة تختزل وتتكتم عن المسكوت عنه وتكتفي بلغة الألوان والأشكال دون البوح بدلالة هذا اللون الرمادي القريب من لون الرماد، ولا بدلالة النقط الحمراء التي ترمز للدم.

# 5-المنهج المعتمد في اللوحة:

يبدو أن الفنان عبد العزيز أزغاي متأثرا تأثرا بالغا بأعمال الفنان (فان جوخ) van Gogh، المعروف بلوحة "حذاء الفلاحة" الذي لجأ "هيدجر" إلى تحليلها في مقالة له بعنوان "أصل العمل الفني"، وكذلك في كتابه "منبع الأثر الفني"، قام هيدجر بتأويل صورة الأحذية في لوحة فان جوخ، ليؤكد أنها تكشف لنا ماهية الحذاء من حيث هو أداة، وما يرتبط به ويحيل إليه، على الفلاحة، فالحذاء هو معصم الحكاية، هو اختزال لمعاناة الإنسان الفلاح، وهو يختزن مثابرة المشي البطيء عير خطوات الحقل الممتدة إلى مدى بعيد، والمتاثلة دوما...، في أداة الحذاء الذي يختلج النداء المكتوم للأرض، التي تنتمي هذه الأداة إليه، وفي عالم الفلاحة تكون محمية، ومن هذا الانتماء المحمى تنال الأداة نفسها استقرارها في ذاتها¹. فبينما صور الفنان جان كوخ الحذاء، صور الفنان المغربي أثر هذا الحذاء، وهنا تكمن المفارقة حيث يختلف الفنان أزغاي، وينفرد بأسلوبه الخاص في إبداع أثر حذاء لا صفة له، فقد تكون تلك العلامة التشكيلية لامرأة أو لرجل، وقد تعود لأثر حذاء فلاح أو طبيب أو محندس أو عامل بسيط، نهج الفنان أزغاي منهجا يتمثل في الغموض، والتكتم في لوحته، وترك العنان لفرشاته تأخذ المبادرة في نقل الصورة من الخيال الممزوج بالواقع لتشكل بذلك لوحة يصعب استنساخها، ويصعب فك سننها، وتشير أثر قدم الإنسان اليمني من خلال خاصية الحذاء الممزق الى جانبين: جانب سلبي حيث توحى دلالته على الفقر والضعف والفشل والموت والهزيمة... و**الجانب الإيجابي** حيث توحى دلالته على القوة والصمود والصبر والاستشهاد إن كان الأمر متعلقا بالحرب. إن منهج الغموض نجده كذلك في توظيف الألوان المتناقضة مما يبين أن الفنان أزغاي نهل من المنهج التجريدية، ودليل ذلك توسله بالألوان الغامضة، والعلامات التشكيلية الغير الواضحة المعالم.

# 6-متن اللوحة:

يستشف متن اللوحة من خلال فك شفرات الخطاب الفني، وفهم التصوير الفني للفنان عبد العزيز أزغاي الذي يجسد من خلاله ملامح العنف بكل تجلياتها، فالآليات التي اشتغل بها الفنان من هيمنة للألوان الباعثة عن القلق من قبيل: (الأبيض والأسود والأحمر والرمادي) لم تكن محط صدفة، والعلامات التشكيلية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- هيدجر، **منبع الأثر الفني**، ترجمة: إسماعيل المصدق، منشورات المشروع القومي للترجمة، القاهرة، المجلس الأعلى للثقافة، 2003، ص82.

من قبيل: الأثر، القدم، الطيور أو الطائرات الحربية أو هما معا، والخطوط المموجة، ونقط الدم، والحرف F، كلها ترمز للسلبي مقابل الإيجابي، الموت مقابل الحياة، الغياب مقابل الحضور، الألم مقابل السعادة، التشتت مقابل الاستقرار، الحرب مقابل السلم...الح

إن استنطاق هاته الأشياء السابقة الذكر، والتي تؤثث متن اللوحة، تظهر بالملموس تلك الفوضى الناتجة عن وقوع شيء ما مدمر، لا يبقى ولا يدر، فمساءلة اللوحة من قبل الرائيين لن يتأتى إلا ببسط مجموعة من الأسئلة من قبيل: ماذا يقع؟ أو ماذا وقع؟ ولما وقع؟ وكيف وقع؟ وأين وقع؟ وماذا تريد اللوحة قوله؟ ولماذا توسل الفنان بالأسلوب التجريدي في لوحته؟ ولماذا اعتمد ألوانا دون أخرى؟ كلها أسئلة تفضي للوصول إلى متن اللوحة وتذوق بعضا من أسرارها.

يتضح أن متن اللوحة الفنية يتمحور حول محاكاة حياة الإنسان التي قد يشوبها الحرب أو التيه بخطوات لا وجمة لها... فاللوحة لا تبعث عن الفرح، وإنما عن القلق والتوتر لحدوث شيء ما غير عادي، يخالف الطبيعة ويبعثرها، فدلالة الموت حاضرة وبقوة في متن اللوحة التي تحتضن ذلك التخبط، والهلع والتشتت، والخطوط المموجة الدالة على عدم الاستقرار، كل هاته الأشياء شكلت عالما خاصا شبيه بالعالم الذي نحياه، حيث أعاد فيه الفنان ترتيب الواقع من منظوره، ومن خلال تأثره بمجملة من المجريات، والوقائع والفوضى التي يعيشها العالم بأسره.

#### الخاتمــــة:

صفوة القول، إن الفن له دور أساسي في تقريب الهوة بين الإنسان ومجتمعه وتحقيق صلة وصل حقيقية بين الفرد وذاته، لازال الفن بدوره الحيوي يتطور بتطور الزمن ويواكب كل متغيرات المجتمعات الحديثة، لذلك ظهر مفهوم الفن الرقمي الذي أصبح تحديا حقيقيا للفنانين التشكليين، فالفن برمزيته ودلالاته وأبعاده يؤثر حتما في النفوس البشرية سواء بشكل مباشر أو غير مباشر، يساهم في ترسيخ القيم الإنسانية بتثبيتها أو محورها. لذلك فالإنسان لابد له من الانخراط في دائرة الفن وفهم خطاباته المختلفة.

استطاع الفنان عبد العزيز أزغاي أن يمثل الاتجاه الفني التجريدي أحسن تمثيل، حيث وظف جملة من الحصائص، والمميزات التي تمتاز بها لوحاته الفنية، لا بد وأن الفنان هو ابن بيئته، ومن المؤكد أنه يتأثر بكل الظروف الاجتماعية، والسياسية، والإنسانية التي يعيشها العالم، فهو ليس في معزل عنها، لذلك صور الفنان أزغاي همومه بالفرشاة متوسلا بالألوان، ليبدع بذلك لوحة ستبقى مفتوحة على رحابة التساؤلات بخصائصها الجمالية، والفنية، وبكونها حالة لأوجه متعددة من التأويلات، ويبقى تأويلنا ودراستنا للوحة الفنية جزء صغير من التحليلات والتأويلات المختلفة للوحة.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية

- أحمد أبو حاقة، معجم النفائس الكبير ط- ي، الطبعة الأولى، بيروت، دار النفائس، 2007.
- أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكرياء، معجم مقاييس اللغة، الجزء الرابع، تحقيق وضبط: عبد السلام محمد هارون، بيروت، دار الجيل، 1999.
- برغسون، دولوز، غودان وآخرون، حوار الفلسفة والسينا، الطبعة الأولى، ترجمة وتقديم: عز الدين الخطابي، منشورات عالم التربية، الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، 2006.
- أبو الحسين احمد بن فارس بن زكريا، **مقاييس اللغة،** الجزء الثاني، تحقيق: عبد السلام هارون، ببروت، دار الجيل، 1991.
- ابن منظور، **لسان العرب**، الطبعة الأولى، الجزء الأول، تحقيق: لجنة من العلماء بيروت، دار صادر، 1994.
- جلال الدين سعيد، مفاتيح معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية، تونس، دار الجنوب للنشر، 2004.
- رشيدة التريكي، الصورة كما نراها وكما نتصورها، ترجمة فريد الزاهي، الجديدة، مطبعة المعارف، 2017.
- الزمخشري، محمود جار الله **أساس البلاغة**، الطبعة الثالثة، الجزء الأول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985.
- -عمر، أحمد مختار، **اللغة واللون**، الطبعة الثانية، كلية دار العلوم -جامعة القاهرة، عالم الكتب، 1997.
- غي غوتيي، الصورة المكونات والتأويل، الطبعة الأولى، ترجمة وتقديم: سعيد بنكراد، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، دار توبقال، 2006.
- قاسم حسين صالح، **الإبداع في الفن**، الطبعة الثانية، وزارة الشؤون الثقافية العامة، دار الشؤون الثقافية العراق- بغداد، 1986.
- مجموعة مو، بحث في العلامة المرئية من أجل بلاغة الصورة، الطبعة الأولى، ترجمة: د. سمر محمد سعد، مراجعة خالد ميلاد، توزيع مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت 2012.
- هربرت ريد، **التربية عن طريق الفن**، الطبعة الأولى، ترجمة: فؤاد زكريا، القاهرة دار الفكر العربي، الهيئة المصرية العامة للكتابة، 1996.
- هيدجر، منبع الأثر الفني، ترجمة إسماعيل المصدق، منشورات المشروع القومي للترجمة المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 2003.

## المراجع باللغة الأجنبية:

- André Roy Dictionnaire Général du cinéma Du Cinéma Du cinématographe à internet, art, technique, industrie; Yolande martel, bibliothèque et archives nationales du Québec, éditions fides, Imprimé au canada en août (2007).
- Meyer Michel Question de rhétorique langage raison et séduction L.G.F livre de poche (1993)
- Michel Sicard, "Sartre et les arts", Cf. Obliques, N 24-25, éd. Broderie, Lyon 1981. LEXIQUE Français- arabe, de sciences naturelles et de sciences physiques, Royaume du Maroc ministère de l'education nationale et de la formation des cadres, librairie des écoles Casablanca (1981).
- Pocket Dictionary English-Arabic, collective, distribution: s. n Dar IHYA el ouloum, printing: DIO EL Hadita, first edition (2013).

# أين فعالين لمشروع "مؤسسات الريادة" في التصدي لإشكالين الهدر المدرسي بالمغرب؟

### محمود أمين بنمومن

مفتشة تربوية بوزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة المغرب

مرىم دشري

إطار بوزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة باحث بسلك الدكتوراه جامعة محمد الخامس بالرباط المغرب

#### الملخص

يُعد نظام التربية والتكوين في المغرب أولوية وطنية بعد الوحدة الترابية، باعتباره ركيزة أساسية لتحقيق التنمية المستدامة والنهوض برأس المال البشري. غير أن المدرسة العمومية المغربية تواجه أزمة تعليمية حقيقية، تتجلى في ظاهرة الانقطاع عن الدراسة، وهو ما يؤثر سلبًا على جودة التعليم، خصوصًا في المناطق الهشة. فقد بلغ المعدل السنوي للهدر المدرسي ما بين 2016 و 2022 حوالي 300 ألف تلميذ، مما فاقم من حدة الفوارق الاجتماعية وأعاق جمود الإصلاح التربوي. وبحسب تعريف اليونسكو، فإن الهدر المدرسي هو مغادرة التعليم بشكل مبكر قبل إتمام المرحلة الأساسية، أو تكرار الرسوب بسبب نقص الكفايات الضرورية. ولمواجمة هذه المعضلة، أطلقت وزارة التربية الوطنية برنامج "المدرسة الرائدة "في إطار خارطة الطريق الكفايات الضرورية. يهدف إلى تقليص معدلات الهدر المدرسي بمقدار الثلث. ويعتمد هذا البرنامج على مقاربات بيداغوجية حديثة مثل أسلوب التعلم وفق المستوى المناسب(Tarl)، إضافة إلى توظيف التكنولوجيا، وذلك بغية الارتقاء بجودة التعليم واعداد جيل قادر على مواجمة تحديات المستقبل.

### الكليات المفتاحية:

مؤسسات الريادة - الهدر المدرسي - وزارة التربية الوطنية - التعلم وفق المستوى المناسب.

### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

بنمومن، محمود أمين. دشري، مريم (2025، شتنبر). أية فعالية لمشروع "مؤسسات الريادة" في التصدي لإشكالية الهدر المدرسي بالمغرب؟ مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 161-175.

#### المقدمة:

لا غرو أن منظومة التربية والتكوين تحظى باهتمام بالغ وخاص، إذ تعتبر ثاني أولوية بعد الوحدة الترابية للمملكة وإحدى اللبنات الأساسية التي تعول عليها بلادنا لتحقيق التنمية المستدامة والنهوض بالرأسمال البشري والارتقاء بالفرد والمجتمع، وهو الأمر الذي يضعنا جميعا أمام مسؤولية وطنية وتاريخية جسيمة.

ففي ظل التحديات المستمرة التي تواجه المدرسة العمومية المغربية، والتي كشفت عنها بالملموس نتائج التقييات الدولية والوطنية لمكتسبات التلاميذ، يتجلى بوضوح وجود أزمة تعليات حقيقية. ومن بين أبرز العوائق التي تعرقل تطور النظام التربوي منذ الاستقلال، تبرز ظاهرة الهدر المدرسي<sup>1</sup>، التي لا تزال تشكل معضلة حقيقية. فقد سجلت الفترة ما بين سنتي 2016 و2022 معدلًا سنويًا يناهز في المتوسط 300 ألف تلميذة وتلميذ يغادرون مقاعد الدراسة<sup>2</sup>، خاصة في الأوساط الهشة، مما يكرس الفوارق المجالية ويشكل تحديا كبيرا أمام جمود الإصلاح التربوي المنشود. وهو ما أكده أيضا المجلس الاقتصادي والاجتماعي والبيئي لسنة 32023.

واعتبارا لكون العنصر البشري يدخل في صلب الاهتمامات والسياسات العمومية في قطاع التربية الوطنية، فإن من واجب الدولة والأسر التصدي بحزم للعقبات الأولى التي تعترض مسيرته التعليمية الأساسية، والتي تتجلى في ظاهرة الهدر المدرسي، أو الانقطاع الدراسي، أو الفشل التعليمي، فرغم تعدد المصطلحات

<sup>1</sup> الهدر المدرسي ظاهرة عالمية تختلف في حجمها وخصوصياتها من بلد إلى آخر. ففي الدول العربية، وفقًا للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم (ألكسو)، تتراوح معدلات الهدر بين أدناها في السعودية وسلطنة عان (1.31% و1.32% على التوالي) وأعلاها في سوريا (83.89%) نتيجة ظروف الحرب، تليها موريتانيا (35.87%). ورغم هذا التفاوت، تتشابه الدول العربية في إشراف وزارات التربية والتعليم على برامج التعليم غير النظامي، التي تهدف إلى مكافحة الأمية بين الأطفال والشباب وإعادة إدما هم في المسار التعليمي النظامي. على المستوى الدولي، أعلنت كندا عن خطة فدرالية لمكافحة الهدر، تستهدف ضان حصول 90% من المتعلمين على شهادة الثانوية العامة قبل بلوغهم 25 عامًا، بعد أن بلغ معدل الهدر في أوائل التسعينيات %30 (و %36 في كيبيك)، مقارنة بـ40% لقط في اليابان. أما في الاتحاد الأوروبي، فقد تم إحصاء 6.4 مليون يافع من ضحايا الهدر المدرسي، ما دفع دول الاتحاد إلى تبني سياسات مشتركة للحد من الانقطاع الدراسي، بهدف خفض النسبة من %110 في 2013 في قال من %10 بحلول 2000، وفقًا لتوصية أقرها وزراء التربية عام 2011، تتضمن إجراءات صارمة لمعالجة هذه المشكلة.

<sup>2</sup> خارطة الطريق (2022-2026)، 12 التزاما من أجل مدرسة عمومية ذات جودة، الموقع الرسمي لوزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة: https://www.men.gov.ma/Ar/Documents/FRoute20222026ar.pdf

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> رأي المجلس الاقتصادي والاجتماعي والبيئي، "شباب لا يشتغلون، ليسوا بالمدرسة، ولا يتابعون أي تكوين "NEET" ": أي آفاق للإدماج الاقتصادي والاجتماعي ؟ " يتعلق الانقطاع الأول بالمهدر المدرسي ما يين مرحلة التعليم الثانوي الإعدادي والتعليم الثانوي التأهيلي. إذ تشير الإحصائيات إلى أن حوالي 331.000 تلميذ يغادرون المدرسة سنويا، وذلك لأسباب متعددة من أهما الرسوب المدرسي والصعوبات المرتبطة بالوصول إلى المؤسسات التعليمية، لا سيما في الوسط القروي، فضلا عن نقص في عروض التكوين المهني. وتسهم حواجز سوسيو اقتصادية أخرى في تفاقم حدة هذا الوضع (الإكراهات الاجتماعية والثقافية والعائلية، تزويج الطفلات، تشغيل الأطفال، وضعية الإعاقة وغيرها)".

واختلاف التعاريف، إلا أن المضمون يبقى واحدًا. ووفقًا لتعريف اليونسكو، فيُقصد بالهدر المدرسي التسرب المبكر الذي يؤدي إلى انقطاع التلميذ عن الدراسة قبل استكاله مرحلة التعليم الأساسي، كما يشمل أيضًا التكرار المتواصل في مستوى دراسي معين، نتيجة عدم تمكنه من اكتساب الحد الأدنى من المعارف الأساسية والمهارات التي تؤهله للنجاح والانتقال إلى المستوى الموالي.

وفي إطار السعي لتحسين جودة التعليم وتعزيز مخرجاته، وتحقيقا لأهداف "خارطة الطريق 2022- 2026" خاصة فيها يتعلق منها بالهدف الاستراتيجي الثاني الخاص بتقليص الهدر المدرسي بنسبة الثلث فقد أطلقت وزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة مشروع "المؤسسة الرائدة"، باعتباره أحد البرامج المحورية الهادفة إلى إحداث تحول جذري في المنظومة التربوية. ويرتكز هذا البرنامج على تبني مقاربات بيداغوجية حديثة، مثل التدريس وفق المستوى المناسب (Tarl) والتدريس الناجع، إلى جانب توظيف التكنولوجيا الحديثة في العملية التربوية، وذلك بهدف تكوين جيل جديد مؤهل وقادر على مواكبة تحديات العصر. وسنتناول هذا الموضوع في محورين:

المحور الأول: إشكالية الهدر المدرسي: المفهوم والأسباب وسبل المعالجة المحدر المدرسي بالمغرب المحور الثاني: دور مشروع "مؤسسات الريادة" في التصدي لإشكالية الهدر المدرسي بالمغرب إشكالية البحث:

وفي نفس السياق، وتنزيلا لأحكام القانون الإطار رقم 17-51 المتعلق بمنظومة التربية والتكوين والبحث العلمي فقد برزت مدارس الريادة كمشروع ومبادرة وطنية تهدف إلى تحسين جودة التعليم الأساسي وتعزيز فرص النجاح الدراسي للتلاميذ. وهو ما يدفعنا إلى طرح إشكالية تنصب حول مدى فعالية هذه المدارس في الحد من ظاهرة الهدر المدرسي؟ وما هو الدور الذي تلعبه مدارس الريادة في التصدي لهذه الإشكالية؟ وما مدى تأثيرها على تقليص معدلات التسرب المدرسي وضان استمرارية التعلم؟

### أهمية الدراسة:

تكمن أهمية هذه الدراسة في محاولتها المساهمة في معالجة ظاهرة تربوية معقدة ذات تأثير سلبي على مؤشر التنمية البشرية في المغرب. وبروز مدارس الريادة كمشروع جديد ومبادرة وطنية تهدف إلى تحسين جودة التعليم الأساسي وتعزيز فرص النجاح الدراسي للتلاميذ للحد من ظاهرة الهدر المدرسي.

# المحور الأول: إشكالية الهدر المدرسي: المفهوم والأسباب وسبل المعالجة

## 1- الهدر المدرسى: المفهوم والدلالة

يعتبر الهدر المدرسي من القضايا التي لاقت اهتمامًا كبيرًا من قبل الباحثين في مجالات متعددة، مما أدى إلى تنوع تعريفاته وتوسع دلالاته، خاصة عند ارتباطه بمفاهيم أخرى مثل الفشل الدراسي، الانقطاع عن الدراسة، والتكرار. وعلى الرغم من الاختلافات بين هذه المصطلحات، إلا أنها تظل مترابطة بشكل وثيق مع الأسباب الكامنة وراء الهدر المدرسي. لذا، من الضروري البدء من خلال استعراض بعض التعريفات، حيث تسمح لنا هذه المقاربة بتحديد دلالات المفهوم بدقة أكبر، مما يساعد في تكوين فهم أكثر وضوحًا للهدر المدرسي وأبعاده المختلفة.

يُعرَّف الهدر المدرسي وفقًا لقاموس (R. Legendre) بأنه "ذلك الانقطاع المبكر للتلاميذ المسجلين في أحد مستويات التعليم" أ. حيث يعكس هذا التعريف ظاهرة وإشكالية معقدة تتجلى في ترك التلاميذ لمقاعد الدراسة قبل استكمال المسار التعليمي الرسمي، وهو ما يؤدي إلى تداعيات تربوية واجتماعية واقتصادية هامة. فالانقطاع المبكر عن الدراسة لا يقتصر على الخسارة الفردية للمتعلم فحسب، بل يمتد ليؤثر على المنظومة التعليمية والمجتمع ككل، مما يستوجب البحث في أسبابه ووضع استراتيجيات فعالة للحد منه.

الهدر المدرسي، بوصفه أحد المفاهيم المرتبطة بالفشل الدراسي، يشير إلى كافة العوائق التي تعرقل فاعلية العملية التعلمية. وقد عرّفه (G. De Landsheere) بكونه تلك الحالة التي يُخفق فيها المتعلم في تحقيق الأهداف التربوية المحددة في المجالات العقلية أو المعرفية أو الوجدانية الحسية الحركية، لأسباب ذاتية أو موضوعية<sup>2</sup>.

يتسع نطاق هذا المفهوم ليشمل ظواهر متعددة داخل المنظومة التعليمية، من بينها الانقطاع عن الدراسة، عدم الالتحاق بها، الرسوب والتكرار، الفصل، تغيّب المتعلمين والمدرسين، عدم تحقيق الكفايات التعليمية، وعدم إكال المناهج الدراسية. غير أن تحديد معنى الهدر المدرسي بدقة يظل إشكالية عميقة بسبب تداخل دلالاته وتشعبها، فضلاً عن اختلاف المرجعيات التربوية التي تناقش الظاهرة، مما يؤدي إلى تباين استخدام المفهوم.

<sup>2</sup> Gilbert DE LANDSHEERE, dictionnaire de l'éducation et de la recherche en éducation, 1979, P.U.F, Paris, P.83.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Renald LEGENDRE, dictionnaire actuel de l'éducation, 2005, Guérin Montréal, P.370.

خلاصة القول، يُمكن تعريف الهدر المدرسي على أنه الانقطاع التام للتلميذات والتلاميذ عن الدراسة قبل إتمام مرحلة تعليمية معينة. ونتيجة لتشابكه مع مفاهيم أخرى كالفشل الدراسي والتسرب المدرسي، يصبح الهدر المدرسي ظاهرة معقدة تُلقى بظلالها على المجتمع ككل، إذ إنه لا يقتصر على أثره الفردي بل يمتد ليعطل التنمية الاجتماعية والاقتصادية، مما يجعله أحد التحديات الكبرى التي تواجه الأنظمة التعليمية والمجتمعات على حد سواء.

## 2- أسباب الهدر المدرسي:

إن ظاهرة الهدر المدرسي لا تُعتبر ظاهرة منعزلة عن السياقات الاجتاعية التي أفرزتها، بل هي انعكاس للهدر المنتشر في مختلف البني الاجتاعية والاقتصادية والسياسية. وتُعد هذه الظاهرة مشتركة بين غالبية الدول، وإن كانت تتفاقم حدتها في الدول السائرة في طريق النمو، وذلك بسبب تعدد المشكلات الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي تعانى منها هذه الدول. وبالتالي، فإنه من الطبيعي أن نجد الدراسات والأبحاث المتعلقة بهذه الظاهرة متنوعة من حيث السياق الجغرافي والمعرفي الذي أُنتجت فيه، وكذلك من حيث المنهجيات وزوايا النظر التي اعتمدتها في تحليل الظاهرة، مما أدى إلى تعدد التصورات حول الأسباب المؤدية إلى الهدر المدرسي، وكذلك الحلول المقترحة للحد منه أو تجاوزه.

إن السؤال الجوهري الذي تطرحه معظم الدراسات حول هذه الظاهرة يتمحور حول أسباب الهدر المدرسي ودوافعه. وتتفق هذه الدراسات على أن أسباب الهدر المدرسي لا يمكن اختزالها في عامل واحد، بل تتعدد العوامل المؤدية إليه، والتي يمكن تصنيفها في ثلاثة محاور رئيسية: العامل البيداغوجي، والعامل الاجتاعي الاقتصادي، والعامل النفسي الذاتي1.

بالنسبة للعامل البيداغوجي، فإنه لا يُعتبر السبب الوحيد الكامن وراء ظاهرة الهدر المدرسي، إلا أنه يظل من العوامل الرئيسية التي تسهم في تفاقها. إذ يرى العديد من الباحثين أن هذا العامل يلعب دورًا مباشرًا في تنامي الظاهرة، خاصة عندما يتم إغفال دور العوامل المدرسية مقابل التركيز على المحددات السوسيو-اقتصادية أو الذاتية2. ومع ذلك، فإن إرجاع الهدر المدرسي إلى سبب وحيد يُعد تقصيرًا في فهم الظاهرة، حيث إنها ظاهرة مركبة تتأثر بعدة عوامل متشابكة.

أما العامل الاجتماعي والاقتصادي، فإنه يحظى بإجماع الباحثين على أهميته في تفشي ظاهرة الهدر المدرسي. حيث يرتبط الوضع الاقتصادي والثقافي والمكانة الاجتماعية للأسر بشكل وثيق بالأداء الدراسي

<sup>2</sup> Mohammed KALI, « Vaincre l'échec scolaire », 2002, éditions ANEP. P.20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رشيدة برادة، "الهدر المدرسي وتدابير المخطط الاستعجالي للحد منها"، مجلة علوم التربية عدد 48، ص: 98-96.

للتلاميذ. وقد أظهرت العديد من الدراسات أن هناك علاقة قوية بين الوسط الاجتماعي الذي ينتمي إليه الطفل ومستوى تحصيله الدراسي. كما أن الأسر التي تعاني من الهشاشة الاقتصادية والبطالة، وتفتقر إلى دخل ثابت، غالبًا ما يكون أطفالها أكثر عرضة للتسرب المدرسي<sup>1</sup>. بالإضافة إلى ذلك، فإن ظروف السكن غير الملائمة، مثل الاكتظاظ أو مشاركة المسكن مع أسر أخرى، تسهم في خلق بيئة غير مواتية للتعلم، مما يؤدي إلى نفور التلاميذ من المدرسة وعدم رغبتهم في الاستمرار في التعليم.

وفيما يتعلق بالعامل النفسي الذاتي، فإنه يُعتبر من العوامل التي يصعب فصلها عن العوامل الأخرى، حيث إنها تتقاطع معها بشكل كبير. وتتفق معظم المقاربات النظرية على أن الهدر المدرسي ظاهرة معقدة ومركبة، يصعب ردها إلى سبب واحد. ومن بين العوامل الذاتية التي تسهم في الهدر المدرسي، نجد الرغبة في تأكيد الاستقلالية وإثبات الذات لدى التلاميذ في مرحلة المراهقة، والتي قد تُفسر من قبل الآباء والمعلمين على أنها استهتار أو عناد. كما أن الإعاقات والأمراض المزمنة التي يعاني منها بعض التلاميذ قد تؤدي إلى انقطاعهم عن الدراسة بسبب ما يتعرضون إليه من سخرية أو رفض من قبل الآخرين 2.

وبشكل عام، فإن ظاهرة الهدر المدرسي تُعتبر ظاهرة سوسيولوجية بامتياز، تتأثر بتداخل عوامل متعددة، مما يجعل من الصعب تحديد أسبابها بدقة. وقد كرس العديد من الباحثين والمفكرين جمودهم لدراسة هذه الظاهرة وفهم أبعادها المختلفة، إلا أن الحلول المقترحة تظل بحاجة إلى مقاربات شاملة تأخذ في الاعتبار جميع العوامل المؤثرة.

## 3- بعض الحلول الممكنة لتقليص ظاهرة الهدر المدرسي:

كما سبق التطرق إليه، فإن ظاهرة الهدر المدرسي تعتبر من التحديات الكبيرة التي تواجه الأنظمة التعليمية في العديد من الدول، حيث تؤثر سلبًا على الأفراد والمجتمعات. ولتقليص هذه الظاهرة بالمغرب، يمكن اتباع عدة حلول تشمل جوانب اجتماعية واقتصادية وتعليمية، أهمها:

• تعميم الاستفادة من التعليم الأولي :التعليم الأولي وهو يهم المرحلة ما قبل المدرسة حيث يلعب دورًا محوريًا في بناء أساس متين للتعلم مدى الحياة، فهو ليس مجرد مرحلة تحضيرية لدخول المدرسة الابتدائية، بل هو مرحلة حاسمة في تنمية المهارات المعرفية والاجتماعية والعاطفية لدى الأطفال. ان

<sup>2</sup> جال الحنصالي،" ظاهرة غياب التلاميذ في المدرسة المغربية، قريبا من النصوص التشريعية، بعيدا عن الفوضي والارتجالية"، مجلة علوم التربية، عدد 46 ، دجنبر 2010 .

166

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pierre, G, COSLIN et Autres, « Ces Jeunes qui désertent nos écoles, déscolarisation et Cultures », SIDESIMA, Paris, 2006. P. 87.

تعميم الاستفادة من التعليم الأولي يعود بفوائد كبيرة على المدى الطويل، حيث يساهم في تحسين الأداء الأكاديمي للتلاميذ والطلبة ويقلل من معدلات الرسوب المدرسي. وهو بذلك يعتبر آلية تعمل على ضان نجاح أكبر للتلاميذ في المراحل اللاحقة، حيث يتم تعزيز محارات القراءة والكتابة والحساب باعتبارها "تعلمات أساس"، بالإضافة إلى تنمية القدرة على التفكير النقدي وحل المشكلات. كما أن التعليم الأولي الجيد يساعد في تقليل الفوارق بين الأطفال من خلفيات اجتماعية واقتصادية مختلفة، مما يعزز الإنصاف في النظام التعليمي. في المقابل، وعلى الرغم من أهميته، لا يزال التعليم الأولي في المغرب يواجه تحديات كبيرة، منها نقص البنية التحتية، عدم توفر الموارد البشرية المؤهلة، وعدم تغطيته لجميع الأطفال، خاصة في المناطق القروية والنائية. لذلك، يتطلب تطويره استثمارات مالية وبشرية كبيرة، بالإضافة إلى إرادة سياسية قوية قصد تعميمه وتحسين جودته.

- وضع آلية للدعم الاجتاعي لتحقيق تكافؤ الفرص: إن تحقيق تكافؤ الفرص في التعليم يتطلب إزالة الحواجز الاقتصادية والاجتاعية التي تحول دون وصول بعض الأطفال إلى المدرسة أو استمرارهم فيها. الفقر، البعد الجغرافي، ووضعيات الإعاقة هي بعض العوامل التي تساهم في حرمان الأطفال من حقهم في التعليم. لذا فإرساء آليات الدعم الاجتاعي من قبيل تقديم منح دراسية، توفير النقل المدرسي، توزيع الكتب واللوازم المدرسية مجانًا، وتقديم وجبات غذائية للتلاميذ. إحداث مراكز الفرصة الثانية الجيل الجديد. هذه الإجراءات تساعد في تخفيف العبء المالي على الأسر الفقيرة وتشجعها على إرسال أطفالها إلى المدرسة وبالتالي تحقيق مبدأ تكافؤ الفرص.
- الاحتفاظ بالتلاميذ في المدرسة :بالإضافة إلى تسهيل الالتحاق بالمدرسة، يجب العمل على ضان استمرارية الأطفال في التعليم وذلك من خلال مواصلة التعبئة المجتمعية عبر برامج قافلة السنوية المعتمدة من طرف وزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة التي تهدف الى العمل على استرجاع التلميذات والتلاميذ المنقطعين والمفصولين عن الدراسة. ومعالجة العوامل والأسباب التي تؤدي إلى التسرب المدرسي، مثل الفقر، العمل المبكر، الزواج المبكر (خاصة للفتيات)، وصعوبة الوصول إلى المدارس في المناطق النائية.
- تكريس دور فعال للسياسات العمومية : يجب أن تعمل السياسات العمومية لقطاع التربية الوطنية على تعزيز الإنصاف في التعليم من خلال توجيه الموارد نحو الفئات الأكثر احتياجًا، وتحسين البنية التحتية في المناطق المحرومة، وتوفير الدعم الاجتماعي والاقتصادي للأسر الفقيرة.

- التقليص من حجم اللامساواة: لا تزال الفوارق بين المناطق الحضرية والقروية كبيرة في المغرب، حيث تعاني المناطق القروية من نقص في البنية التحتية التعليمية، نقص في الأساتذة المؤهلين، وصعوبة الوصول إلى المدارس. هذه الفوارق تساهم في استمرار اللامساواة في الحصول على التعليم. إضافة الى ذلك فإنه على الرغم من التقدم المحرز في تقليص الفجوة بين الجنسين في التعليم، لا تزال الفتيات في بعض المناطق، خاصة القروية، يواجمن صعوبات في الالتحاق بالمدرسة أو الاستمرار فيها بسبب العادات الاجتماعية أو الزواج المبكر. كما أن الأطفال المنحدرون من أسر فقيرة أو ذات دخل محدود غالبًا ما يواجمون صعوبات في الوصول إلى التعليم الجيد بسبب عدم القدرة على تحمل التكاليف المباشرة وغير المباشرة للتعليم. وهو ما يستدعي دمقرطة التعليم كهدف استراتيجي أي ضان حق الجميع في الحصول على تعليم جيد وعالي الجودة، بغض النظر عن الخلفية الاجتماعية أو الاقتصادية. وهذا يتطلب إصلاحات هيكلية في النظام التعليم، بما في ذلك تحسين جودة التعليم، تعزيز الإنصاف، وضان استجابة النظام التعليم لاحتياجات جميع الفئات الاجتماعية.
- إطلاق مشروع "مؤسسات الريادة" بسلكي الابتدائي والاعدادي: حيث يهدف هذا المشروع الحديث بقطاع التربية الوطنية إلى خلق بيئة تعليمية مثالية، يعمل ضمنها فريق تربوي مؤهل وفق أحدث المقاربات البيداغوجية، ويستخدم أحدث الوسائل التكنولوجية لأداء محامه بشكل فعال ومتكامل بين أعضائه وذلك بهدف تجويد التعلمات الأساس والارتقاء بها، وتنمية كفايات التلميذات والتلاميذ في بعدها المعرفي والمهاري والوجداني. كما يهدف هذا المشروع إلى التقليل في نسبة حالات الهدر المدرسي الناتجة عن ضعف التحكم في التعلمات الأساس، والتي تؤدي لا محالة إلى تأخر بعض المتعلمين مقارنة بزملائهم، مما يُولد لديهم شعورًا بالإحباط وعدم التكافؤ من خلال وجود فوارق كبيرة في التعلم تؤدي بهم الى المغادرة والانقطاع عن الدراسة بشكل مفاجئ.

# المحور الثاني: دور مؤسسات الريادة في التصدي لإشكالية الهدر المدرسي

# 1- التعريف بمشروع "مؤسسات الريادة":

يُعد مشروع "مؤسسات الريادة" الموجه لمؤسسات التربية والتعليم العمومي في السلكين الابتدائي والإعدادي، آلية محورية لتنفيذ خارطة طريق الإصلاح التربوي 2022-2026 على أرض الواقع. يعتمد هذا المشروع على تبني وتنفيذ مجموعة من الإجراءات داخل هذه المؤسسات، تهدف إلى توفير بيئة مثالية لفريق تربوي مؤهل يعتمد على أفضل المقاربات البيداغوجية، ويستخدم أحدث الوسائل التكنولوجية لأداء محامه بشكل فعال ومتكامل بين أعضائه. وذلك لتحقيق الأهداف المحددة في المشروع المندمج للمؤسسة، مع ضان

تأطير عن قرب ومواكبة ميدانية مستمرة لمحتلف العمليات المرتبطة بمشروع مؤسسات الريادة، وذلك بهدف تجويد التعلمات الأساس والارتقاء بها، وتنمية كفايات التلميذات والتلاميذ في بعدها المعرفي والمهاري والوجداني، إضافة الى الحد من مخاطر الهدر المدرسي<sup>1</sup>.

هذا وقد تم تصميم مشروع "مؤسسات الريادة" وفق هندسة مندمجة تضمن التكامل بين أربعة مكونات محيكلة تعنى بالمحاور الثلاثة لخارطة الطريق 2022-2026، يتم تنزيلها بشكل متزامن في إطار حزمة واحدة تتيح الرفع من مستوى تحكم التلميذات والتلاميذ في التعلمات الأساس، ويتعلق الأمر بالمكونات التالية:

- المكون الأول: ذو بعد علاجي، ويهم أجرأة أنشطة الدعم التربوي بالعليم الابتدائي باعتاد مقاربة التدريس وفق المستوى المناسب TaRL، وفق صيغتين اثنتين: دعم مندمج داخل الزمن المدرسي بالموازاة مع توفير الموارد، ودعم تربوي إضافي خارج الزمن المدرسي حسب الحاجة،
- المكون الثاني: ذو بعد وقائي يهم مأسسة المارسات الصفية الناجعة خلال مرحلة توفير الموارد.
- المكون الثالث: ذو بعد تربوي-تنظيمي، يرتكز على التدريس بالتخصص لضان الاستفادة القصوى من زمن التعلم ومن اهتمامات الأساتذة وكفاءاتهم (مكون اختياري).
- المكون الرابع: ذو طابع تدبيري مادي، ويهم العناية بالفضاء الداخلي والخارجي للمؤسسة لجعلها أكثر جاذبية ومحفزة على استمرار المردودية.

ويتم تتويج تنزيل وأجرأة هذه المكونات بحصول المؤسسات على شارة "مؤسسات الريادة" وفق المستويات الثلاث:

- لم المستوى الأول (مستوى المطابقة): الذي تتم المصادقة عليه عبر أجرأة تدابير المكونات الأربعة لمؤسسات الريادة، وبناء على المعايير الخاصة ب "شارة الريادة" المتضمنة في وثيقة معايير التصديق على مستويات شارة "مؤسسة الريادة".
- الله المستوى الثاني (مستوى تحسين الأداء): ويرتبط التصديق على هذا المستوى بتحقيق تطور في الأداء وفق الأهداف المسطرة ضمن مشروع المؤسسة المندمج.

تعريف "مشروع مؤسسات الريادة" مقتبس من المذكرة الإطار عدد 022X23 المؤرخة في 18 ماي 2023 في شأن تفعيل العمل بمشروع "مؤسسات الريادة". ص: 1، 2.

لم المستوى الثالث (مستوى الاستدامة): تحصل عليه المؤسسات التي تمكنت من الحفاظ على مستويات المطابقة وتحسين مستويات الأداء الخاصة بمعايير شارة "مؤسسة الريادة".

## 2- أهداف مشروع "مؤسسات الريادة":

يندرج مشروع "مؤسسات الريادة" في إطار استمرارية تنزيل مستجدات منهاج التعليمي بسلكي التعليم الابتدائي والاعدادي، ويطمح إلى تحقيق الأهداف التالية:

- لم أجرأة مضامين خارطة طريق الإصلاح التربوي (2022-2026) وفق مبدأ التدرج مع التركيز على محاورها الثلاثة.
  - ل- أجرأة مشاريع الإصلاح في إطار مقاربة مندمجة تضمن عبر تكاملها الرفع من جودة التعلمات.
- لم اعتاد مقاربة تشاركية لبناء نموذج مؤسسة تعليمية عمومية ناجعة تستجيب لانتظارات التلميذات والتلاميذ وأسرهم والأطر التربوية ومختلف الشركاء.
- لم الرفع من القدرات المهنية للأطر التربوية من خلال تكوينات إشهادية حديثة وذات جودة تزاوج بين التكوين النظري والمارسة الميدانية.
  - لم اعتهاد المواكبة عن قرب لصقل الكفايات المهنية للأطر التربوية وتثمين المارسات الفضلي.
- لم تمكين المتعلمات والمتعلمين من اكتساب التعلمات الأساس باعتماد مقاربات بيداغوجية تأكدت نجاعتها بشكل علمي.
- لم توفير الظروف المادية والبيداغوجية اللازمة لتيسير عمل الأطر التربوية من خلال تأهيل المؤسسات التعليمية وتجهيزها بالوسائل والأدوات الضرورية للتنزيل الأمثل لمشاريع الإصلاح.
  - لم تحفيز الأطر التربوية والإدارية عبر الجهود المبذولة وتبنى المبادرات الناجحة.

## 3- مدارس الريادة: رؤية متكاملة لمحاربة الهدر المدرسي وتعزيز جودة التعلمات الأساس

في إطار الجهود الرامية إلى تعزيز إلزامية التمدرس والحد من الهدر المدرسي، يأتي مشروع "مؤسسات الريادة "كإطار استراتيجي شمولي يعتمد على أفضل المارسات التربوية، مستلهاً النموذج الهندسي الناجح في الهند. حيث يهدف هذا المشروع إلى معالجة التحديات التعليمية عبر أربعة مكونات أساسية، تُنزَّل وفق محاور خارطة الطريق 2022-2026، مع التركيز على:

- تصحيح التعثرات الأساسية للتلميذات والتلاميذ في القراءة والحساب، من خلال أجرأة أنشطة الدعم التربوي بالتعليم الابتدائي باعتماد مقاربة التدريس وفق المستوى المناسب (Tarl) بهدف القضاء بشكل نهائي على صعوبة التعلم ومنه تشجيع التلميذات والتلاميذ على استكمال الدراسة.
- تفعيل المارسات الصفية المُثبتة فعاليتها كركيزة أساسية لضان تعلّم متين وشامل، حيث تتبنى هذه المقاربة منهجية تدرّجية تهدف إلى بناء المهارات والمعارف بشكل تراكمي، ويُشترط تحقيق الإتقان الجماعي للمرحلة التعليمية الحالية قبل الانتقال إلى المرحلة التالية. هذا النموذج لا يضمن فقط توطيد المكتسبات لدى جميع التلاميذ، بل يعمل أيضًا كآلية وقائية تحول دون تراكم الفجوات التعليمية، مما يُسهّل عملية التصحيح المبكر للتعثرات ويُعزّز الإنصاف البيداغوجي ومحاربة الهدر المدرسي.
- تحقيقًا للجودة التعليمية والكفاءة المهنية، حيث يُفضل توزيع المهام التدريسية بناءً على التخصص الأكاديمي والخبرات العملية للأستاذات والأساتذة. ذلك أن هذا التوجه يُمكنهم من توظيف معرفتهم العميقة ومحاراتهم المتقنة في المجالات التي يجيدونها، مما يعزز الفاعلية التربوية ويُثري العملية التعليمية برمتها.
- الاعتاد على التسيير الفعال للمؤسسات التعليمية كركيزة أساسية لضان بيئة تعليمية جذابة ومنتجة، حيث يشمل ذلك عدة جوانب نذكر منها: تحسين البنية التحتية والظروف المادية، تعزيز إجراءات الأمن والسلامة داخل المؤسسة، توفير التجهيزات والعتاد الديداكتيكي، تفعيل مشروع المؤسسة المندمج، تعزيز العلاقة والتواصل مع الأسر والمجتمع، اعتاد آليات التقييم بشكل مستمر ومستدام والتكيف مع التحديات الطارئة كالأزمات الصحية...

وفي هذا السياق، فقد قام المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي بإجراء تقييم خارجي شامل للمرحلة التجريبية لمشروع "مؤسسات الريادة"، وذلك بهدف قياس مدى تحقيق الأهداف المرسومة ومراجعة اليات التنفيذ تمهيداً لتعميمه على نطاق أوسع. حيث يأتي هذا التقييم كجزء أساسي من عملية التطوير المستمر، فضلا عن أنه يسعى إلى تقييم مدى نجاح المدارس الرائدة في ترجمة الرؤية الاستراتيجية إلى ممارسات فعلية، تعزز الابتكار التربوي، وتُكسب المتعلمين المهارات اللازمة للانخراط في مجتمع المعرفة، مع التركيز على تعزيز الوعي بالتحديات الراهنة والمستقبلية.

وفي هذا الصدد، فقد اعتبر المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي من خلال تقريره في الموضوع<sup>1</sup>، أن مشروع "المدارس الرائدة "الذي أطلقته وزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة في إطار تنزيل خارطة الطريق لإصلاح منظومة التربية والتكوين 2022-2026 يعد تجربة جيدة، على نطاق واسع ل "المهنية التعاونية<sup>2</sup>"، و "المؤسسة المتعلمة<sup>3</sup>"، شريطة أن تدمج هذه التجربة بشكل أدق وأوسع توجيهات الرؤية الاستراتيجية 2016-2030 ومقتضيات القانون الإطار رقم 51.17 يتعلق بمنظومة التربية والتكوين والبحث العلمي.

وفي نفس السياق، فرغم إشادة التقرير السابق بتحسن مستوى التحصيل الدراسي في مؤسسات الريادة، خاصة في مواد اللغات والرياضيات، إلا أنه سلط الضوء في الوقت نفسه على بعض التحديات والإكراهات التي تواجمها هذه التجربة التربوية على أرض الميدان من خلال إجراء مقابلات فردية وجماعية مع فاعلين تربويين، لكن وبالرغم من أن نسبة التطابق الكبيرة التي وصلت إلى ما يقارب 80%، بين النتائج المسجلة داخل المؤسسات التعليمية الرائدة والبيانات التي توصلت إليها الهيئة الوطنية للتقييم. إلا أن التفسيرات اختلفت حيال هذه التحديات، فمنهم من رآها مؤشرا على خلل هيكلي، بينها اعتبرها آخرون أمورًا طبيعية تصاحب أي عملية إصلاح طموحة.

إن مشروع "مؤسسات الريادة" يُعدّ رافعة استراتيجية لإصلاح المنظومة التربوية، حيث يمكن من خلال تعميمه تحقيق نقلة نوعية في مواجحة تحديات الهدر والانقطاع المدرسيين. فباعتماد مقاربة تشاركية مرنة، تراعى الخصوصيات المحلية لكل مؤسسة، يصبح هذا المشروع قادراً على:

ل توفير بيئات تعليمية جاذبة :من خلال تمكين كل مؤسسة من صياغة مشروعها التربوي وفق احتياجات متعلميها وسياقها المجتمعي، مما يقلل من عوامل الطرد المدرسي ويدعم الاستمرارية الدراسية بشكل مستدام.

<sup>1</sup> تقرير المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي، " المدرسة الجديدة تعاقد مجتمعي جديد من أجل التربية والتكوين من الرؤية الاستراتيجية إلى الرهانات التربوية المستقبلية"، عدد 2024/7، دجنبر 2024.

<sup>2</sup> مفهوم المهنية التعاونية الذي يجمع بين الاستقلالية التنظيمية وثقافة التعاون -والمطبق في المنظومات التربوي الأكثر نجاحا، قد عرف بداية تنزيل في المغرب سنة 2011 في إطار مشروع PAGESMمشروع تدبير المؤسسات المدرسية بالمغرب تحت مسمى «جهاعات المهارسات المهنية". ورغم أن هذا المشروع كان يقتصر في البداية على الإدارة التربوية، إلا أنه حمل بوادر تحول عميق للمدرسة المغربية.

المؤسسة المتعلمة: هي مؤسسة تسعى إلى تطوير مواردها البشرية نحو الأفضل، وتستعين بالتعلم لتحسين نتائجها، وتعتمد على الوعي الحجاعي، وثقافة التعلم، والرؤية المشتركة، والقيادة الفعالة باعتبارها ركائز أساسية لثقافة

- الم إعادة إدماج المنقطعين :عبر تصميم مسارات تعلّمية مرنة، مثل مراكز الفرصة الثانية الجيل الجديد أو برامج التكوين المهني المدمجة، التي تتيح للمتسربين العودة إلى المنظومة أو الالتحاق بفرص تكوينية تؤهلهم للاندماج في سوق العمل.
- ل تعزيز العدالة التربوية :بضان تكافؤ الفرص عبر توزيع الموارد وفق منطق التمييز الإيجابي، مع التركيز على المؤسسات في المناطق الهشة، حيث تشتد ظاهرة الانقطاع المدرسي.

أما التحول نحو نموذج "من القاعدة إلى القمة "في قيادة المنظومة التربوية، فيُمثل رؤية متقدمة تُعيد الاعتبار لدور المؤسسة التعليمية كخلية إبداعية قادرة على التشخيص الذاتي وابتكار الحلول. وتتمثل أهميته في:

- تفعيل اللامركزية الفعلية : بمنح الصلاحيات التربوية والإدارية للمؤسسات، مع دعمها بأطر مرافقة.
- تشجيع الابتكار التربوي :عبر تحفيز المبادرات المحلية النابعة من احتكاك المدرسين والإدارة بالمشكلات اليومية للمتعلمين.
- بناء شراكات مجمعية :انطلاقاً من مشروع المؤسسة، يمكن تطوير تعاون مع جمعيات الآباء والقطاع الخاص والمؤسسات العمومية لخلق شبكة أمان اجتماعي تحاصر الهدر المدرسي.

غير أن نجاح هذا النموذج الطموح يتطلب شروطاً تمكينية وتحفيزية، أبرزها:

- تكوين القيادات التربوية في مجال الحوكمة التشاركية وإدارة المشاريع.
- توفير موارد مالية مستدامة عبر صناديق دعم مخصصة للمبادرات المحلية.
- إطار تقييمي ديناميكي يرصد تأثير المشروع على معدلات الانقطاع ويُثمّن التجارب الناجحة لنشرها. بناءً على كل ما تقدم، يمكن القول إن "مؤسسات الريادة" لا تقتصر على كونها مشروعًا إداريًا فحسب، بل تمثل رؤية تربوية متجددة تحوِّل المدرسة إلى بيئة للإصلاح التعليمي، وتعمل على ترسيخ قيم المشاركة المجتمعية في تطوير المنظومة التربوية برمتها.

#### الخاتمة:

يشكِّل الهدر المدرسي أحد أبرز العوائق التي تُواجهها المنظومة التعليمية في ظلِّ سعيها لتمكين المتعلمين من اكتساب المهارات الأساسية، حيث يُؤثر سلبًا على استكهال العديد منهم لمرحلة التعليم الإلزامي. ومن هنا، تبرز الحاجة إلى تضامن الجهود بين الدولة والأسرة لمواجهة هذه الظاهرة عبر سياسات تعليمية شاملة، تُعزِّز الاندماج المدرسي وتُقلِّل من مخاطر التسرب.

وفي هذا السياق، يُمثِّل مشروع "المؤسسات الرائدة" إحدى المبادرات الاستباقية الرامية إلى تحقيق رؤية "خارطة الطريق 2022-2026"، وخصوصًا فيما يتعلق بالهدف الاستراتيجي الخاص بخفض معدلات الهدر المدرسي بنسبة الثلث. إذ يستند هذا المشروع إلى منهجيات تربوية حديثة، كالتدريس وفق المستوى المناسب (Tark) والتدريس الناجع، إلى جانب توظيف التكنولوجيا الحديثة في العملية التربوية، مدعومةً بالتقنيات الرقمية لضان تعليم أكثر جودةً وإنصافًا.

وعليه، فإن الحدَّ من ظاهرة الهدر المدرسي يقتضي تعاونًا وثيقًا بين جميع الأطراف المعنية، مع التركيز على آليات الوقاية والرصد المبكر، لضان تمكين المتعلمين من إتمام مسيرتهم التعليمية بنجاح، والإسهام في بناء مجتمع يُقدِّر المعرفة ويُحقق مبادئ الإنصاف العدالة الاجتماعية.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية

خارطة الطريق (2022-2026)، 12 التزاما من أجل مدرسة عمومية ذات جودة، الموقع الرسمي لوزارة
 التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة:

https://www.men.gov.ma/Ar/Documents/FRoute20222026ar.pdf

- رأي المجلس الاقتصادي والاجتماعي والبيئي، "شباب لا يشتغلون، ليسوا بالمدرسة، ولا يتابعون أي تكوين "NEET": أي آفاق للإدماج الاقتصادي والاجتماعي ؟، رقم 73/2023، التقرير على https://www.cese.ma/media/2024/11/ASA-C2-73-ar-3-swi.pdf
- جال الحنصالي،" ظاهرة غياب التلاميذ في المدرسة المغربية، قريبا من النصوص التشريعية، بعيدا عن الفوضي والارتجالية"، مجلة علوم التربية، عد46 ، دجنبر 2010 .
- رشيدة برادة، "الهدر المدرسي وتدابير المخطط الاستعجالي للحد منها"، مجلة علوم التربية عدد 48.
- المذكرة الإطار عدد 022X23 المؤرخة في 18 ماي 2023 في شأن تفعيل العمل بمشروع "مؤسسات الريادة".
- تقرير المجلس الأعلى للتربية والتكوين والبحث العلمي، " المدرسة الجديدة تعاقد مجتمعي جديد من أجل التربية والتكوين من الرؤية الاستراتيجية إلى الرهانات التربوية المستقبلية"، عدد 2024/7، دجنم 2024.

#### المراجع باللغة الأجنبية:

- Renald LEGENDRE, dictionnaire actuel de l'éducation, 2005, Guérin Montréal, P.370.
- Gilbert DE LANDSHEERE, dictionnaire de l'éducation et de la recherche en éducation, 1979, P.U.F, Paris.
- Pierre, G, COSLIN et Autres, « Ces Jeunes qui désertent nos écoles, déscolarisation et Cultures », SIDESIMA, Paris, 2006.
- Mohammed KALI, « Vaincre l'échec scolaire », 2002, éditions ANEP.

# خصائص البرنامج التعليمي الفعّال عند محمد الطاهر ابن عاشور -بحث في البرنامج الزيتوني وقراءة في رؤيم ابن عاشور لتحديثه-

#### حمزة شرعي

أستاذ التعليم الثانوي التأهيلي، أكاديمية الشرق عضو فريق التربية على القيم بالمركز الجهوي لمهن التربية والتكوين لجهة الشرق.

#### المقدمة:

إن البرنامج التعليمي يضم لائحة من المواد المراد تدريسها للمتعلمين في أسلاك التدريس المحتلفة، بناء على معايير وأسس محددة من شأنها الزيادة في فرص نجاح هذا البرنامج، وتحقيق أقصى عدد من الأهداف المحددة. ثم إنه يخضع -لا محالة- لتطورات حركة العلوم بمختلف اتجاهاتها ومظاهرها، إذ كلّما طرأت طفرة علمية جديدة إلا وانعكس ذلك على البرنامج التعليمي، مما يستدعى النظر إليه باستمرار وبدقة.

وقبل مجيء محمد الطاهر ابن عاشور بحرا متفجرا من العلم، وشهابا متقدا من الذكاء والتجديد، لم يكن التعليم في جامع الزيتونة محددا من طرف الإدارة، فالمدرّس يختار ما شاء من الفنون أي المواد، والكتب، والأوقات، وعدد الدروس، وللطالب أيضا حق اختيار المدرس، وعدد الفنون، والدروس، فقد كان «حرّا في اختيار شيوخه وانتقاله من مرتبة إلى أخرى حسب اختياره من غير إجراء امتحان عليه في موفى السنة أو بعد ختم الكتاب، وربما تجد طالب العلم يحضر دروسا هي من المرتبة الابتدائية وأخرى من المتوسطة أو العلميا»(1).

ثم إن البرنامج التعليمي الزيتوني كان عبارة عن مجموعة من المقررات أو التآليف التي تُدرّس للطلاب نظريًا، وحيث إن التركيز والاهتمام منصبان على نقل الحقائق، فإن المدرّسين لم يكن ليهمهم ذلك الترابط بين الكتب المقررة، ولا صلوحيتها لحاجات الزمان المتغيّرة، ولذلك دعا ابن عاشور دون توقف إلى ضرورة مراجعتها مراجعة جذرية، وتعهدها بالإصلاح من حين لآخر.

وانطلاقا من الخلفية التربوية الرائدة لابن عاشور، فقد حرص على اختيار أنفع الكتب التي توصل المتعلم إلى الغاية المرجوَّة في وجيز من الوقت، كما رفض تلك العلوم التي تعود بالضرر على التلامذة مثل تعاليم الزهد الغالي، وتعاليم السحر والطلاسم، والحيل والمغالطات، وغير ذلك من المعارف الفاسدة. وفي هذا السياق ألح

<sup>(1)</sup> جامع الزيتونة المعلم ورجاله، محمد العزيز ابن عاشور، ص: 96.

ابن عاشور بشدة على إضافة علوم ومواد إلى البرنامج التعليمي تكتسي أهمية كبرى من قبيل: مادة الآداب وتهذيب الأخلاق، وشرح العوائد النافعة وغيرها، إلى جانب ما يفيد التلامذة اطلاعا على أحوال الأمم الماضية والتاريخ الإسلامي، وتراجم رجاله، وتاريخ الأمم المعاصرة، وتاريخ الحضارة...

ولا بد من الإشارة هنا إلى أنه إنما خص المعهد الزيتوني بالذكر دون غيره من مؤسسات التعليم لاعتبارين: أولها: أن ابن عاشور قد مارس التعليم متعلما ومعلما بالجامع، فأدرك من قرب مشاكله وأسباب ضعفه، فصار خبيرا بأوضاعه من واقع التجربة والمكابدة الشخصية.

ثانيها: أن جامع الزيتونة -في تقديره- يمثل منارة التجديد الإسلامي، ومركز الثقافة والتعليم، فيكون حينئذ نموذجا لمؤسسات التعليم الإسلامي عموما، يصح في شأنها ما يصح في شأنه من تقدير.

وتحدد إشكالية البحث في السؤال الرئيس الآتي:

ما خصائص البرنامج التعليمي الفعال عند محمد الطاهر ابن عاشور؟

وإن جملة من الأسئلة تتفرع عن هذا السؤال، يمكن حصرها في سؤالين فرعيين اثنين وهما:

- ما سهات البرنامج التعليمي الزيتوني؟
- وكيف ينظر الطاهر إلى البرنامج الدراسي منطلقا لإصلاح الشأن التعليمي؟

وللإجابة عن هاته الإشكالية وأسئلتها المتفرعة عنها، وضعت منهجية محكمة واضحة المعالم قصد الإحاطة بموضوع البحث من كل جوانبه، بتقسيمه إلى مبحثين ومقدمة وخاتمة، وذلك على النحو الآتي:

مقدمة

المبحث الأول: المبحث الأول: محمد الطاهر ابن عاشور والبرنامج التعليمي بجامع الزيتونة

المطلب الأول: ترجمة موجزة للإمام محمد الطاهر ابن عاشور

المطلب الثاني: البرنامج التعليمي بجامع الزيتونة

- الفرع الأول: في بيان مفهوم البرنامج التعليمي
- الفرع الثاني: البرنامج التعليمي في المرتبة الأولى
- الفرع الثاني: البرنامج التعليمي في المرتبة المتوسطة
  - الفرع الثالث: البرنامج التعليمي في المرتبة العالية

# المبحث الثاني: خصائص البرنامج التعليمي الفعّال عند الطاهر ابن عاشور

المطلب الأول: مراعاة الفئة المستهدفة

المطلب الثاني: التدرُّج

المطلب الثالث: التكامل

المطلب الرابع: التنوُّع

المطلب الخامس: الموضوعية

المطلب السادس: الجمع بين النظري والتطبيقي

المطلب السابع: المطابقة لمقتضى حال العصر

هذا ما سأحاول التطرق إليه في هذه الورقة البحثية متوخيا الاختصار والإيجاز، متوسلا بالمنهجين الوصفي والتاريخي، للكشف عن رؤية ابن عاشور للبرنامج التعليمي مدخلا لإصلاح التعليم، وذلك من خلال الوقوف على مفهوم البرنامج التعليمي وهيأته بجامع الزيتونة، هذا الجامع الذي أصابه الشلل، وأصبح غير قادر على تهيئة الخريجين لمواكبة التطورات الجديدة التي شملت كل جوانب الحياة... ثم التطرق إلى أهم خصائص البرنامج التعليمي الفعال عند ابن عاشور. والله أسأل أن يمنّ علي بالإخلاص والقبول إنه سميع مجيب.

# المبحث الأول: محمد الطاهر ابن عاشور والبرنامج التعليمي بجامع الزيتونة

# المطلب الأول: ترجمة موجزة للإمام محمد الطاهر ابن عاشور

ليس القصد من البحث أن أعرض بالدراسة والتحليل لترجمة الإمام محمد الطاهر ابن عاشور الذي يعتبر «من الأعلام الذين يعدهم التاريخ الحاضر من ذخائره؛ فهو إمام متبحر في العلوم الإسلامية، مستقل في الاستدلال لها، واسع الثراء من كنوزها، فسيح الذرع بتحملها، نافذ البصيرة في معقولها، وافر الاطلاع على المنقول منها، أقرأ وأفاد، وتخرجت عليه طبقات ممتازة في التحقيق العلمي، وتفرد بالتوسع والتجديد لفروع من العلم ضيقها المنهاج الزيتوني، وأبلاها الركود الذهني، وأنزلتها الاعتبارات التقليدية دون منزلتها بمراحل: فأفاض عليها هذا الإمام من روحه وأسلوبه حياة وجدة، وأشاع فيها مائية ورونقا، حتى استرجعت بعض قيمتها في النفوس، ومنزلتها في الاعتبار»(1).

<sup>(1)</sup> عيون البصائر، محمد البشير الإبراهيمي، ج: 3، ص: 549.

ويعود نسبه إلى الأسرة العاشورية المنحدرة من أصل أندلسي، والتي انتقلت من الأندلس «إلى سلا ببلاد المغرب 1030ه /1648م، ثم إلى تونس في حدود سنة 1060ه /1648م. وكان أول من دخلها من أفراد هذه الأسرة الشيخ الصالح الشريف أبو عبد الله محمد بن عاشور الحسني»(1).

وفي بيت عظيم نسبا وشرفا، «ولد الشيخ ابن عاشور بقصر جدّه للأم بالمرسى في جهادى الأولى 1296هـ/ سبتمبر 1879م»<sup>(2)</sup>، «وفي كنف جدّه للأم الشيخ الوزير محمد العزيز بوعتور، نشأ مترجمنا نشأته المميّرة على أكمل الصفات الدينية، وأفضل المناهج التربوية، وخير القيم والمبادئ الأخلاقية التي توافرت جميعها في هذه البيئة الأصيلة الراقية العلمية...»<sup>(3)</sup>.

وفي سن السادسة من عمره التحق بالمدرسة القرآنية بمسجد أبي حديد، «فحفظ به القرآن الكريم ورتله على الشيخ المقرئ محمد الخياري، وحفظ مجموعة من المتون العلمية كابن عاشر، والرسالة، والقطر ونحوها...»(4). «وفي سنة 1310ه /1893م، التحق الشاب محمد الطاهر ابن عاشور بجامع الريتونة لطلب العلم»(5)، فأخذ عن «جماعة من أعلامه منهم إبراهيم المارغني، وسالم بو حاجب، وعمر بن الشيخ، ومحمد النجار، ومحمد بن يوسف، ومحمد النخلي إلى أن حصل على شهادة التطويع سنة 1317ه /1896م»(6)، وبعد تخرجه تقلّب في مراتب التدريس بجامع الزيتونة وبالمدرسة الصادقية، ثم تولّى بعد ذلك العديد من المناصب المرموقة التي لا يمكن أن تسند إلا لصاحب عقل منير، وعلم غزير.

فقد «تقلد الأستاذ مشيخة الجامع للمرة الأولى فدلت المصائر على أن التدبير الاجتماعي لم يكمل، وكان من الظواهر المحسوسة أنها وظيفة جديدة لم يطمئن موطنها، ولم يدمث موطئها، ولم تهش لها النفوس المبتلاة بالتقليد (...) ثم قلّد الأستاذ مشيخة الجامع للمرة الثانية، وكان الأمر قد استتب، والنفوس النافرة من التجديد قد اطمأنت، والضرورة الداعية إلى الإصلاح قد رجحت؛ ومعنى ذلك كله أن التدبير الاجتماعي قد كمل...»(7)، «وفي المرتين اللتين تولى فيهما مشيخة جامع الزيتونة أدخل إصلاحات محمة على نظام التعليم، وفي المرة الثانية

<sup>(1)</sup> محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة الإسلامية، شيخ الإسلام الإمام الأكبر محمد الطاهر ابن عاشور، محمد الحبيب ابن الخوجة، ج: 1، ص: 153.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص: 153- 154.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص: 154.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص: 153.

<sup>(6)</sup> تراجم المؤلفين التونسيين، محمد محفوظ، ج: 3، ص: 304.

<sup>(7)</sup> عيون البصائر، محمد البشير الإبراهيمي، ص: 549 - 550.

أدخل في الدراسة مواد جديدة كالفيزياء والكيمياء والجبر، وانتدب لتدريسها أساتذة مختصين...»(1).

وهكذا، فإن المتتبع لمسار حياة الشيخ، يجده شخصية متميزة جعلته محط أنظار من حوله، إذ جمع إلى جانب الرسوخ في العلم، حسن الأخلاق وطيب المصاحبة، ويكفي أن نذكر في ترجمته ما وصفه به صديقه وزميله الإمام الأكبر محمد الخضر حسين حينها قال: «وللأستاذ فصاحة منطق، وبراعة بيان. ويضيف إلى غزارة العلم وقوة النظر، صفاء الذوق، وسعة الاطلاع في آداب اللغة... كنت أرى فيه لسانا لهجته الصدق، وسريرة نقية من كل خاطر سيئ، وهمة طمّاحة إلى المعالي، وجدا في العمل لا يمسه كلل، ومحافظة على واجبات الدين وآدابه (...) وبالإجال ليس إعجابي بوضاءة أخلاقه وساحة آدابه بأقل من إعجابي بعبقريته في العلم »(2).

فهو ممن تبوّأ مكانة مرموقة، وقدّم إصلاحات عظيمة ملموسة، وأثرى المكتبة بمؤلفاته نفيسة مشهودة أجمع على ثراء مادتها، وفرادة أسلوبها، وقوة الاستدلال لها جمّ غفير من الأعلام المحققين، وأهل العلم هم الذين يعرفون مكانة العلم وذويه، وشهادتهم هي الشهادة المقبولة.

كانت «هذه لمحات دالة -في الجملة- على منزلته العلمية، وخلاصتها أنه إمام في العمليات لا ينازع في إمامته أحد»<sup>(3)</sup>. «توفي يوم الأحد 13 رجب 1393 / 12 أوت 1973. ودفن بمقبرة الزلاج»<sup>(4)</sup>، بعد كفاح طويل، وحياة حافلة بالعلم، طلبا وتدريسا وتصنيفا وتجديدا.

# المطلب الثاني: البرنامج التعليمي بجامع الزيتونة

# الفرع الأول: في بيان مفهوم البرنامج التعليمي

البرنامج التعليمي في المنهاج التقليدي غاية في ذاته، بل إن المنهاج التعليمي بمفهومه الضيق كان قاصرا على البرنامج التعليمي الذي يقدمه المعلم أو المدرسة أو غير ذلك من مؤسسات التعليم في شكل مواد دراسية محددة، أو في شكل كتب مدرسية تقليدية معيّنة من كتب التراث، يدرسها المتعلم في كل مستوى وفي كل سلك من أسلاك تعليمه. غير أن البرنامج هو أحد عناصر المنهاج التعليمي بمفهومه الحديث؛ فيكون المنهاج أوسع وأشمل من البرنامج. ونشير هنا إلى أن المفهوم الضيق للمنهاج لم يكن قاصرا على العالم العربي والإسلامي، بل كان يتعداه إلى غالب بلدان آسيا، وبلدان إفريقيا غير الإسلامية، وبلدان العالم الغربي.

<sup>(1)</sup> تراجم المؤلفين التونسيين، محمد محفوظ، ص: 305.

<sup>(2)</sup> تونس وجامع الزيتونة، محمد الخضر حسين، ص: 125.

<sup>(3)</sup> عيون البصائر، محمد البشير الإبراهيمي، ص: 549.

<sup>(4)</sup> تراجم المؤلفين التونسيين، محمد محفوظ، ص: 307.

ويُعتبر البرنامج التعليمي من أكثر عناصر المنهاج ارتباطا بالمقاصد والأهداف التربوية العامة، «حيث يتم اختياره من مجالات المعرفة الكبرى في ضوء هذه الأهداف المرتبطة بعدة معايير من بينها فلسفة المجتمع»(1)، ويُعرَّف بأنه: «نوعية المعارف التي يقع عليها الاختيار، والتي يتم تنظيمها على نحو معين، سواء أكانت هذه المعارف مفاهيم أو حقائق أو أفكار أساسية»(2).

كما يعرّف البرنامج التعليمي بأنّه: «عبارة على قائمة من المعارف والمواضيع المراد تعليمها وفق منطق خاص بمجال أو مادة دراسية معينة وفي فترة من فترات التعليم»<sup>(3)</sup>، «ويشمل الخبرات التعليمية من معارف ومحارات واتجاهات التي من شأنها تحقيق أهداف معينة»<sup>(4)</sup>.

ويمكن تعريف البرنامج التعليمي إجرائيا بأنه: لائحة المواد الدراسية المراد تدريسها للمتعلمين بواسطة المعلم، في أسلاك التدريس المختلفة، وهي تصدر عن الجهات الرسمية المختصة في وزارات التربية والتعليم، حيث يُعتمد في اختيارها على معايير متعددة تُستمد من النظرة إلى طبيعة الفرد والمجتمع والمعرفة التي ينبغي اكتسابها، وهي تهدف عموما إلى إكساب المتعلمين الأنماط السلوكية المرغوبة من معلومات ومعارف ومحارات وطرق تفكير واتجاهات وقيم اجتماعية، بقصد تحقيق النمو الشامل للمتعلمين وتعديل سلوكهم.

# وبالنظر إلى التعريفات السابقة فإنه يمكن القول بأن البرنامج التعليمي:

- يُعتمد في اختياره على طبيعة الفرد، وفلسفة المجتمع، ونوعية المعرفة المراد إكسابها للمتعلم.
- يتضمّن لائحة من المواد الدراسية نظرية أو التطبيقية تنمي في المتعلم خبرات، ومحارات، وقيم معيّنة، طبقا للأهداف التربوية المنشودة.
- يصدر عن الجهات المحتصة كل في مجاله، من أجل تنظيم المادة المعرفية في كل مستوى، وفي كل سلك من أسلاك التدريس.
- يخضع للتعديل والتجديد كلّما دعت الضرورة إلى ذلك، فهو يتطور بتطور المجتمع وتطور مطالبه وحاجاته.

أما عن البرنامج التعليمي الزيتوني؛ فهو عبارة عن مجموعة من المقررات أو التآليف التي تُدرَّس للطلاب

<sup>(1)،</sup> الدليل البيداغوجي لمرحلة التعليم الابتدائي، محمد الصالح حثروبي، ص: 26.

<sup>(2)</sup> تخطيط المناهج وصياعتها، حسين فرح عبد اللطيف، ص: 110.

<sup>(3)</sup> الدليل البيداغوجي لمرحلة التعليم الابتدائي، محمد الصالح حثروبي، ص: 26.

<sup>(4)</sup> مناهج العلوم وأساليب تدريسها: في المرحلة الابتدائية، محمد عبد الكريم أبو سل، ص: 32.

نظريا، وحيث إن التركيز والاهتمام منصبان على نقل الحقائق فإن المدرِّسين لا يهمهم الترابط بين الكتب المقررة، ولا صلوحيتها لحاجات الزمان المتغيّرة، ولذلك فإن ابن عاشور كان ينصح دون توقف بضرورة مراجعتها مراجعة جذرية ومستمرة من حين لآخر.

كما أن المنحى العام للمقرات الدراسية عصرئذ، كان يميل إلى المختصرات النثرية أو الشعرية الموجزة للغاية والمقدمة في أسلوب مقتضب ومبهم، وكانت سهلة الحفظ نسبيا، بحيث كان الطلبة في مختلف مراحل الدراسة يحفظون كثيرا من المسائل عن ظهر قلب. وتبعا لذلك فقد كان الشيوخ مضطرين إلى التوسع في شرحها شفهيا وكتابيا.، كما كان جميع الذين لا يحرصون على الترود بثقافة حقيقية، يهملون بصورة تكاد تكون مطلقة مدونات أرباب المذاهب، وكتب المتقدمين، والبحوث القديمة الأكبر قيمة.

فقد كان المفهوم القديم للمنهاج متأثّرا بالنظرية التقليدية في التربية، والتي تركز على إيصال مجموعة محددة من المعلومات والحقائق إلى أذهان المتعلمين، تقدّمها المدرسة لتلاميذها في شكل مجموعة من المواد الدراسية، ولم تكن الزيتونة لتخرج عن هذا الإطار في التعاطي مع المنهاج التعليمي الذي كان محصورا فيما يُدرَّس من كتب، ولذلك كان يُنظر إلى المنهاج بأنه: «مجموع المعلومات والحقائق والمفاهيم والأفكار التي يدرسها التلاميذ في صورة مواد دراسية اصطلح على تسميتها بالمقررات الدراسية، أو مجموع الموضوعات الدراسية التي تقدمها المدرسة للتلاميذ في صف دراسي معين» (1).

فالقارئ لهذا التعريف يلاحظ التداخل القائم بين المنهاج والمقرر والبرنامج والكتاب المدرسي، وبذلك نستطيع أن نقول: إنّ المنهاج بمفهومه التقليديّ اقتصر على المقررات الدراسية، والمعارف والمعلومات التي تتضمنها تلك المقررات، واعتبرها غاية في ذاتها. ويحسُن في هذا السياق أن نعقد مقارنة بين المنهاج التقليدي والمنهاج الحديث من حيث نظرتها إلى البرنامج التعليمي، ويمكن أن نعرض تلك المقارنة على النحو الآتي:

| المنهاج الحديث                                            | المنهاج التقليدي                          |            |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------|
| • وسيلة للنمو الشامل للتلميذ، وأداة لمعالجة مواقف الحياة. | • غاية في ذاته.                           |            |
| • المواد الدراسية مترابطة ومتكاملة.                       | • المواد الدراسية منفصلة ومتضخمة.         | البرناميج  |
| • مصادره ومجالاته متنوعة.                                 | • مصدره ومجاله الكتاب المدرسي.            | ج التعليمي |
| • يعدّل وفق حاجات التلاميذ وحاجات زمانهم.                 | • الاهتمام بالجانب النظري، وإغفال الجوانب | ليمني:     |
|                                                           | التطبيقية.                                |            |
|                                                           | • لا يجوز إدخال تعديل عليه.               |            |

جدول: يبيّن أبرز الفروق بين المنهاج التقليدي والحديث من حيث نظرتهما إلى البرنامج التعليمي

<sup>(1)</sup> المناهج الدراسية، مصطفى صلاح عبد الحميد، ص: 14.

ويمكن للدارس أن يلاحظ أن التعليم في الزيتونة قبل ابن عاشور كان تعليم كتب أكثر منه تعليم مواد وفنون. «ولعلهم ميّزوا لذلك بين سني الدراسة لا بالعدد، ولكن بذكر أسياء كتب العربية التي كانت تدرس بالمعهد، فقالوا: سيدي خالد يريدون السنة الأولى، وعنونوا بالقطر للسنة الثانية، وبالمكودي للسنة الثالثة، وهكذا دواليك»(1). كما يلاحظ أن أكثر العلوم الشرعية حظا في التدريس هي الفقه والحديث، بينها ظلت كثير من العلوم العقلية محملة كالهندسة، والمساحة، والهيأة، والحساب إلا ماكان من هذا الأخير في ضمن كتب الفرائض...

فالتعليم الزيتوني قبل قانون 1292هـ/ 1876م كان اختياريًا في سائر أحواله، «وغير مضبوط ولا متَّحد بطريقة واحدة، وقد قدمت أن التعليم لا يصلح الأمَّة ما لم يكن بصفة كلِّية عامَّة تسقِي بينها في العوائد والأخلاق، وإلَّا لكان كل فرد منها على خلق كأنَّه أمَّة واحدة»(2). وعموما، فإن المواد النقلية والعقلية التي كانت تقرأ بالجامع الأعظم -عمَّره الله تعالى- منذ 1292هـ فتنقسم إلى قسمين؛ منها ما هو إجباريُّ ومنها ما هو اختياريُّ:

فالمواد الإجبارية: تتمثل في الحديث، والتوحيد، والسير والتاريخ، والقراءات والتجويد، والفقه، أصول الفقه، والفرائض، والنحو، والصرف، والمعاني والبيان، واللغة والأدب، والمنطق، والرسم والخط، والعروض، وآداب البحث، ومبادئ الحساب، والمساحة، والهندسة.

والاختيارية: تشمل التفسير، والمصطلح، والتصوف، والميقات. «وهذه العلوم تدرَّس من خلال كتب رتبت في قانون 1292 على ثلاث درجات باعتبار أهميتها وصعوبتها كما جاء في الفصل الثاني والثالث والرابع والخامس...»(3). وهي المواد نفسها التي حافظت الزيتونة على تدريسها بعد إصلاح 1912م.

وفيما يلى بيان للبرنامج التعليمي في مراحل التعليم الثلاثة:

# الفرع الثاني: البرنامج التعليمي في المرتبة الأولى

ويشمل تدريس مواد في شتى التخصصات يؤطرها الفصل الخامس(4) من القانون السالف الذكر، وهي:

- علم القراءات والتجويد: شرح القاضي على الجزرية لشمس الدين الجزري، والدرر واللوامع لابن بري بشرح المارغني.

<sup>(1)</sup> محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة، محمد الحبيب ابن الخوجة، ج: 1، ص: 209.

<sup>(2)</sup> أليس الصبح بقريب (التعليم العربي الإسلامي-دراسة تاريخية وآراء إصلاحية). محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 201.

<sup>(3)</sup> جامع الزيتونة المُعلم ورجاله، محمد العزيز ابن عاشور، (مرجع سابق)، ص: 97.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص: 99.

- علم التوحيد: صغرى الصغرى، وشرح الباجوري على الجوهرة.
  - علم أصول الفقه: الحطاب على الورقات.
- علم الفقه: متن القدوري، متن الكنز، وشرح أبي الحسن على الرسالة، وسيدي عبد الباقي على العزية، وميارة الصغير على ابن عاشر.
  - علم الفرائض: متن الرحبية.
  - علم النحو والصرف: متن الأجرومية بشرح سيدي خالد، متن لامية الأفعال، ومتن الزنجاني.
    - علم البيان: شرح الدمنهوري على السمرقندية، وشرح الملوي عليها.
      - الرسم: عنوان النجابة في علم الكتابة.
    - علم المنطق: متن إيساغوجي والشرح البيرمي عليه، وشرح الملوي على السلم.
      - علم الحساب: النخبة الحسابية.
      - الفرع الثالث: البرنامج التعليمي في المرتبة المتوسطة

عندما ينتقل التلميذ من المرتبة الأولى إلى المتوسطة يتوسع في فنون الدراسة بصفة أرقى من المبادي، وقد نظّم هذه المواد الفصل الرابع<sup>(1)</sup> من ترتيب 1292 أيضا:

- علم الحديث: شرح اللقاني على الأربعين النووية، وشرح الشبرخيتي عليها، والشائل بشرح المناوي أو بشرح الباجوري.
- علم التوحيد: الوسطى للإمام السنوسي، وسيدي عبد السلام على الجوهرة، وشرح ابن أبي الشريف على مسايرة ابن همام.
  - علم القراءات: متن الشاطبية بشرح ابن القاصح.
  - علم المصطلح: ألفية العراقي متنًا بشرح القاضي.

<sup>(1)</sup> جامع الزيتونة المُعلم ورجاله، محمد العزيز ابن عاشور، ص: 98.

- علم أصول الفقه: شرح المنار لابن مالك، والشرح البيرمي على مختصر المنار، ألفية ابن عاصم في الأصول، وشرح التنقيح للقرافي.
  - علم الفقه: متن المختصر بشرح الدردير، وميارة على لامية الزقاق.
  - علم الفرائض: السيد على السراجية، وشرح الدرة الصغير للشيخ ابن ملوكة.
  - التصوف وآداب الشريعة: الحكم بشرح ابن عباد، الطريقة المحمدية، النخبة العليا.
    - علم الميقات: منظومة ابن غانم في العمل بالربع المجيب.
  - علم الصرف والنحو: شرح لامية الأفعال لابن الناظم، الأشموني على الألفية، وابن عقيل عليها.
    - علم المعاني والبيان: العصام على السمرقندية، والتلخيص بشرح مختصر السعيد.
      - علم العروض: الكافي بشرح الدمنهوري.
- علم اللغة والأدب: المقامات للحريري، والعمدة لابن رشيق، وشرح ابن هشام على قصيدة بانت سعاد، ومتن البردة بشرح الشيخ ابن عاشور أو الجامي.
  - علم المنطق: شرح الخبيصي على التهذيب، شرح مختصر الشيخ السنوسي.
    - آداب البحث: شرح الملا حنفي على العضدية.
    - الرسم والخط: المطالع النصرية، شرح المارغني على مورد الظمآن.
      - الفرع الرابع: البرنامج التعليمي في المرتبة العالية

وهي المرحلة الأخيرة التي تكون بعد الحصول على شهادة التطويع (شهادة نهاية الدرجة المتوسطة)، ولا يشترط على مزاول هاته المرتبة الاشتغال بجميع المواد المقررة لها في الفصل الثالث<sup>(1)</sup> من الترتيب، ومنها:

- علم التفسير: أسرار التنزيل للبيضاوي، وذو الجلالين.
- علم الحديث: الموطأ متنًا بشرح الزرقاني، وصحيح البخاري متنًا بشرح القسطلاني.
- علم التوحيد: السيد على المواقف، والسعد على العقائد، والكبرى للشيخ السنوسي.

<sup>(1)</sup> جامع الزيتونة المُعلم ورجاله، محمد العزيز ابن عاشور، ص: 97 – 98.

- علم أصول الفقه: التوضيح لصدر الشريعة بالتلويج، العضد على مختصر ابن الحاجب.
  - علم الفقه: التبيين بشرح الكنز، والشيخ عبد الباقي على المختصر.
    - علم التصوف: الإحياء.
    - علم السير والتاريخ: السيرة الكلاعية، وتاريخ ابن خلدون.
      - علم الهندسة: تحرير الطوسي لمقالات اقليدس.

وتجدر الإشارة إلى أنه «في غضون القرن الرابع عشر (القرن العشرين) قد زيدت على قائمة تلك الكتب (أو عوض بعض منها) تآليف جديدة صدرت بعد سنة 1292 نذكر منها: أصول التربية في التدريس وغيرها من تأليف مرسي قنديل في علم التعليم، والعرب قبل الإسلام لجرجي زيدان، وكتاب الدروس العربية للشيخ مصطفى الغلاييني، والفكر السامي للشيخ محمد الحجوي في تاريخ التشريع، أصول الإنشاء والخطابة ومقاصد الشريعة الإسلامية للشيخ محمد الطاهر ابن عاشور، والطريقة المرضية في الإجراءات الشرعية للشيخ محمد العزيز جعيط، وكتابي أصول الفقه وتاريخ الأمم الإسلامية للشيخ محمد الخضري، وكتاب تدبير الصحة المدرسي لأحمد عبده خير الدين، والجغرافية الحديثة لأحمد حافظ، ولباب الفرائض للشيخ الصادق الشطي، وكتاب الإفادة في علم الشهادة للشيخ التواتي، والمنتخب المدرسي وخلاصة تاريخ تونس لحسن حسني عبد الوهاب، وكتاب الجغرافيا التونسية للشيخين أحمد السماوي ومحمد كمون وغيرها» (1).

لقد حمل ابن عاشور لواء الإصلاح مبتدئا بإصلاح التعليم، وقد شمل هذا الإصلاح مجالات متعددة، منها إصلاحات ذات صبغية علمية؛ شملت إعادة النظر في الكتب المدرسية التي كانت تدرَّس بالجامع الأعظم، والنظر في طرق التدريس وأساليبه ومعاهد التعليم، وقد عُنيت بهذا الغرض لجان من شيوخ الزيتونة كان الشيخ على رأسها، ونظرت في البرامج الدراسية على مختلف مستوياتها، وعمد الشيخ على استبدال كتب كثيرة أكل عليها الدهر وشرب، وصبغ عليها قدم الزمان صبغة احترام وقداسة موهومة. وقد ضمّ إلى ذلك في مراحل الثانوي العام كل ما يحتاجه التلميذ في المعارف الرياضية والطبيعية والإنسانية، فلا يعوقه عائق عن استكال معارفه العليا في أي مجال من مجالات الاختصاص الشرعي والإنساني والعلمي التي يتجه إليها حسب ميوله، وبتأهيل من مواهبه واستعداداته.

<sup>(1)</sup> نفسه، ص: 99.

# المبحث الثاني: خصائص البرنامج التعليمي الفعاّل عند ابن عاشور

تُعدّ خطوة اختيار البرنامج التعليمي أولى الخطوات في بناء المنهاج التعليمي بعد تحديد أهدافه، فالمطلوب في هذه الخطوة تحديد المواد الدراسية وتآليفها المناسبة، وما تشتمل عليه من معلومات ومفاهيم ومحارات وقيم واتجاهات، وهذا التحديد لا يتم بطريقة عشوائية وعفوية، فلا بد أن تكون تلك المؤلفات هادفة ومخططة ومبنية على مجموعة من الأسس والمعايير العلمية الدقيقة، بحيث تؤدي إلى التنمية الشاملة للتلميذ في جميع النواحي.

وإن «تعيين العلوم المحتاج إليها يسند إلى العلماء المتصدين لبثها وولاة الأمور الموكول إليهم علم ما به قوام مصالح الأمَّة»<sup>(1)</sup>، فالإمام ابن عاشور يستي المواد التعليمية بالعلوم أو الفنون، وهي التي يحصل في الغالب تدريسها داخل حجرات الدراسة، ويؤكد أن صناعة المادة التعليمية تحتاج إلى الخبراء والعلماء المتصدين لبثها، لينظروا فيها قبل اعتهادها وتنفيذها.

ولقد كان البرنامج التعليمي ممثّلا في التآليف من بين النواحي الأساسية في العملية التربوية التي وجّه إليها ابن عاشور انتقادات شديدة، ولفت النظر إلى عيوبها وجوانب القصور فيها، ودعا إلى تطويرها وتحسينها وتغيير النظرة إليها. ولعلّ ذلك يبرز الأهمية الكبرى التي يوليها ابن عاشور للبرامج التعليمية خاصة مع تعقد الحياة الاجتماعية في عصره، مما حتّم ضرورة تحسينها وتطويرها من أجل تسليح طلاب الجامع الأعظم بلغة العصر الجديد ومفاهيمه وآلياته، ليقتدروا على التكيّف مع الظروف المحيطة.

وفيها يلي نستعرض خصائص البرنامج التعليمي عند ابن عاشور، اعتمادا على تلك العيوب وجوانب القصور التي ذكرها، ونظرته إلى إصلاحما:

#### المطلب الأول: مراعاة الفئة المستهدفة

يذكر الإمام ابن عاشور شرطا أساسيا يلزم اعتباره أثناء تحديد المادة التعليمية، وهو مناسبة تلك المادة لقدرات المتعلم شيئًا يعسر عليه إدراكه، لأنه لا لقدرات المتعلمين العقلية والفكرية، إذ من الضرر الجسيم أن ندرّس المتعلم شيئًا يعسر عليه إدراكه، لأنه لا يناسب سنّه، وهذا ما نبّه إليه ابن عاشور حينما انتقد ما يجري في المرحلة الابتدائية من حيث مستوى المعارف المدرّسة قائلا: «فما تجد في الابتداء إلا هجوم المدرّسين على المسائل التي يسمع التلميذ دويّمًا ولا يفهم المراد منها، وتجعل في نفسه إما اليأس من فهم العلم أو اعتياد القناعة بما لا يفهم»(2). ومن جمة أخرى يكون

<sup>(1)</sup> أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 87.

<sup>(2)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 204.

عدم ملائمة المادة التعليمية لميول التلامذة وحاجاتهم سببًا رئيسًا في عدم الإقبال على دراستها، وبالتالي النفور من الدراسة ككل.

فالبرنامج التعليمي بالمعاهد الإسلامية العتيقة يركز على معلومات عامة يكتسبها جميع التلامذة، والتآليف تخاطبهم جميعا بأسلوب واحد، فهي لا تلائم استعدادات المتعلم، وقدراته الخاصة، «فإنَّك تجدهم يكلّفون التلامذة المبتدئين في السنة الأولى بدرس في فن المنطق، وبتلقي البراهين الكلامية عند تدريس المرشد المعين، وتجدهم يلقون على تلامذة السنة الثانية الابتدائية في كتاب "قطر الندا" لابن هشام مسائل هي من عويصات مسائل النحو ملأ بها ابن هشام كتابه»(1).

فمن المفروض أن يهتم البرنامج التعليمي بتقديم المعارف والخبرات الملائمة لعمر التلامذة ولنموهم العقلي، فارتباط المادة التعليمية بقدرات التلامذة يجعلهم قادرين على فهمها واستيعابها، ومن ثم تعطيهم القدرة على تحريك طاقاتهم الحلاقة الكامنة فيهم، وفي المقابل فإن تعارض المادة التعليمة مع قدرات التلامذة يؤدي إلى تعثرهم في الدراسة.

فالمصتفون حسب ابن عاشور- لا يؤلفون كتبا لغرض التعليم بما يقتضي حال المتعلمين، «فلا يضعون في الاعتبار عند التأليف حاجاتهم، وإنما هي كتب موضوعة كمقدمات للعلم، فمختصرات أو نظم لها، أو شروح وحواش وتعليقات، أو مطولات. ومن أجل ذلك تختلط فيها مسائل العلوم، ويكثر الجدل والمناقشات، وترد فيها القضايا الكثيرة من غير تناسب ولا ترتيب»(2).

فقد لاحظ ابن عاشور «بُعدَ هذه التآليف عن المنهج المحمود. وذلك لخلوها من مراعاة أبسط قواعد التربية والتعليم، وجمل مؤلفيها بأحوال الطلاب الفكرية، وباستعدادات ومؤهلات المقبلين على دراستها في أطراف البلاد الإسلامية»(3)، فهي كتب عامة لم يراعي فيها مؤلفوها الجوانب البيداغوجية في التأليف، بحيث تناسب المرحلة التي ترصد لها، إذ لم تكن صناعة التآليف قائمة على اعتبار مراتب أفكار التلامذة، ولا مقدار مداركهم، ولا حسبان حاجاتهم، ولهذا فهو يعتبر أنَّ «من أجلى مظاهر الخلل في التعليم وفي التأليف، جمل المعلم أو المؤلف أو واضع نظام التعليم بمراتب الأفكار ومقدار قبولها، وبمراتب العلوم بالنسبة إلى قابلية الأفكار »(4).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص: 116.

<sup>(2)</sup> محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة، محمد الحبيب ابن الخوجة، ج: 1، ص: 235.

<sup>(3)</sup> محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة، محمد الحبيب ابن الخوجة، ج: 1، ص: 234.

<sup>(4)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 150.

#### المطلب الثاني: التدرُّج

أشار الإمام ابن عاشور إلى مسألة غاية في الأهمية وهي التدرّج في تآليف البرنامج التعليمي من جمة، والتدرّج في موضوعات الكتاب الواحد من جممة أخرى.

أمًا على مستوى تاليف البرنامج، فقد نبه -رحمه الله- إلى ضرورة تنظيمها منطقيا على مختلف أسلاك التدريس، بحيث تكون مترابطةً على نسقٍ تدريجي متوالٍ وفق تطوُّر مراحل النمو المختلفة، والصفة التراكمية والبنائية للمعرفة، «بمعنى أن يكون بعضها ابتدائيا لثانٍ يتلوه ثالث، حتى نبلغ التعليم الأعلى»<sup>(1)</sup>. وذلك لأن «العلوم الشرعية متسعة جدا لا يفي بالاستيلاء عليها العمر الطويل؛ بسبب ما هي عليه بذاتها من كثرة أصولها وفروعها، وتعدُّد وسائلها، وأقوال أيمتها التي لا غنى عن الوقوف عليها، ثمّا يَحتاج معه طالبها إلى مزاولة فنونها مرّة بعد أخرى ليتمكّن من معرفة مظانها، وتقييد مطلقها، وتخصيص عاتبها، وغير ذلك مما يحتاج إلى زمن مديد يخوله مطالعة الكتب المطولة وحفظ ما لا بد منه من كتب أصولها وفروعها، بل ومن كتب الفنون التي هي وسائل إليها، وبدون ذلك لا يمكن لمزاول العلوم الشرعية الحصول على ملكة فيها»<sup>(2)</sup>. ومن الواجب في كتب التعليم مراعاة «انتساب بعضها من بعض نظرا إلى طبقات التعليم»<sup>(3)</sup>.

وأمّا على مستوى موضوعات الكتاب الواحد، فقد أشار ابن عاشور إلى ضرورة اعتبار التدرّج فيها بما يجعل الدرس السابق محيئاً لنيلِ تالٍ، فتكون حينئذ كل معرفة مبنية على معرفة سابقة، والمؤلفون عند عرض الموضوعات لم يراعوا مستوى التلامذة وخبراتهم السابقة، و «لم يلتفتوا إلى واجب تدريج التلميذ، أي نقله من معلوم إلى مجهول»(4)، أو من بسيط إلى معقّد، أو من سهل إلى صعب، «ولذا نرى في أوائل بعض الكتب التي تدرس في الابتدائية عندنا مسائل تتوقّفُ كثيرًا على غيرها، ولا قبل للتلميذ بفهمها إلَّا بعَناء، ونجد هذا حتى في أصغر الكتب الابتدائية، مثل شرح الشيخ خالد على "الآجرومية"»(5).

#### المطلب الثالث: التكامل

من بين أهم خصائص البرنامج التعليمي عند ابن عاشور هو ترابط وتكامل المواد الدراسية، وانفتاح بعضها على بعض، بحيث نجد علاقة أفقية بين مادة دراسية وأخرى، وبين الخبرات التعليمية في مواد دراسية مختلفة، وصولا إلى تحقيق وحدة المعرفة في البرنامج. وقد أشار ابن عاشور إلى أنَّ كتب المواد الدراسية التي

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص: 153.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص: 132.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص: 153.

<sup>(4)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 150.

<sup>(5)</sup> نفسه.

كانت تقدِّمُها الزيتونة هي مفككة وغير مترابطة، إذ «تراهم يجعلون تدريس "إيساغوجي" في المنطق للمبتدي لأنَّ كتاب إيساغوجي صغير الحجم بقدر كتاب "الآجرومية" في النحو، مع الغفلة عما بين العلمين من الفرق الشديد في قابلية الأفهام...»(1).

# المطلب الرابع: التنوُّع

تحدث الإمام ابن عاشور عن أن جميع العلوم يجب أن تكون موجودة في مجموع أبناء الأمّة الإسلامية، بأن «يأخذ كلٌ بجملة صالحة منها ترشّحه إلى ما يَؤول إليه أمره، ليرتفع صيتهم، وتنتفع بهم المملكة فيما يتقدَّمون إليه من الوظائف، وتستقيم أعمالهم فيما يكلَّفون به»<sup>(2)</sup>. ولعلّ هذا ما يعني عنده فرض كفاية في العلم، يقول: «وعلمنا من هذا أن حكم طلب العلم قد يبلغ حد الوجوب على الكفاية، وذلك بمقدار ما تتوقف عليه إقامة الشريعة ومصالح الأمة بحيث يتقلص بدونه سلطانها. أو يتغلب عليها بفقدانه معاصروها وجيرانها»<sup>(3)</sup>.

فهو يؤكد على ضرورة الانفتاح على مختلف العلوم، بمقتضى أنًا «معاشر الملّيين حيث إنّنا نتحقَّق أنّ للإنسان حياتين، لا جرم أن تقسم العلوم التي نتعاطاها إلى قسمين: أحدهما: وهو الأشرف ماكان متعلقًا بما ينفع في الحياة الدائمة كعلم أصول الدين، والفقه، وأصوله، والتفسير، والحديث، وسائر ما يحتاج إليه في تلك العلوم كفنون العربية، والمقدار اللازم من المنطق، والحساب، والهندسة، والميقات.

والقسم الثاني: العلوم التي تنفع في الحياة الدنيا كعلم الحكمة الذي أشرنا إليه من حيث إعانته على تنمية العمران، وكذلك علم التاريخ، والجغرافيا، والطب، والحساب، والمساحة، والهندسة، والفلاحة، وسائر الصناعات...»"(4).

فإذاكان موضوع دراستنا بالأساس هو القسم الأول من هاته العلوم، فإنها ينبغي أن تُمهِّد لتفاعلٍ إيجابي عند المتعلم وقت تعاطيه للعلوم النافعة في الحياة الدنيا. وإن كانت الأولى هي أيضا خادمة للحياة الدنيا بلا شك، وإنما جاء التفريق هنا باعتبار مصادر استلهامها، ومن حيث أدوات الاشتغال ومجالات توظيفها؛ فالأولى مصدرها الوحي بشقيه، والثانية مصدرها الطبيعة، ويكون العقل فيها أداة الاستمداد، وليس يخفى أن تحصيل كليها يتطلب كمالًا في العقل وصفاءً في الذكاء.

<sup>(1)</sup> نفسه

<sup>(2)</sup> نفسه

<sup>(3)</sup> أصول النظام الاجتاعي في الإسلام، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 87.

<sup>(4)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 98.

ويقترح ابن عاشور في سبيل ذلك تشكيل «لجنة من نحارير العلماء لتنظر خَلل الكتب وإصلاحما وإحياء ما اندرس منها، ولترجمة ما نحتاجه من كتب العلوم التي تقدَّمت تقدمًا واسعًا على ما تركها فيه سلفنا، مثل: كتب الهيئة، والطبيعة، والجغرافيا، وطبقات الأرض، مع رعي المطابقة لمقتضى حال العصر من بثِّ فضائل الأخلاق والآداب الجميلة التي أصبحنا في احتياج إليها مع التحريض على العمل»(1).

ثم إن البراعة في العلوم الشرعية لا يشترط فيها ألا تزاحمها الفنون التي لا مساس لها بالعلوم الشرعية ووسائلها، وفي ذلك يقول الإمام ابن عاشور: «كما لا نعني أنَّ مزاولة العلوم الشرعية -مقاصد كانت أو وسائل- لا تكون إلَّا على الوجه الذي لا يقبل المزاحمة بغيرها من العلوم، معاذ الله أن نعتقد ذلك....»(2)، فتنوُّع البرنامج التعليمي يساعد على إشباع ميول التلامذة والكشف عن مواهبهم، ما دامت العلوم العصرية لا تعارض الدين الإسلامي، فهو «بحمد الله متين العُرى شامخ الذرى، لا يزيده استكشاف الحقائق إلَّا رسوحًا، ووجوب إقبالنا على علوم الشريعة لا يمنع أن نلتفت إلى غيرها بقدر الحاجة»(3).

#### المطلب الخامس: الموضوعية والأمانة العلمية

لقد أبرز الإمام ابن عاشور خللًا عظيمًا يتعلق بالمادة التعليمية وهو فقدانها في عديد من الحالات إلى الضانات الموضوعية، حيث تستند أحيانا إلى مجرَّد أوهام وأحلام، أو إلى مجرَّد كشف وإلهام، «مع أنّ هذا الكشف خواطر تعرض لأهل الصلاح، وليست معصومة من الخطإ» (4)، وهذا أمر خطير للغاية وينطوي على هشاشة معرفية فاضحة.

فقد ميَّز ابن عاشور بين عدالة المؤلف وبين ما يصدر عنه من علم، فالعدالة شيء والعلم شيء آخر، ولهذا اشترط المحدثون قديما الضبط إلى جانب العدالة، وعدم الاكتفاء بالعدالة وحدها لقبول رواية الراوي، فلا ينخدع المحدثون بمجرد الصلاح والزهد والفضل، بل لا بد مع ذلك كله من الإتقان والحفظ، وهو ما سيصطلح عليه المتأخرون بالضبط.

فلا تتعلق حينئذ التآليف وما حوَت من علم بصلاح أو سوء حال مؤلفيها، ولهذا انتقد ابن عاشور معيار قبول الأفكار عند بعض الناس، الذي يستند إلى مجرَّد صلاح صاحبها، «فربَّها سمعت أناسًا يمدحون القطعة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص: 153.

<sup>(2)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 133.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص: 101.

<sup>(4)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 150.

من الشعر ويتحرَّكون لسماعها وهي لا تستحقُّ ما قالوا، ذلك لأنَّها من كلام الشيخ فلان الولي أو المؤلِّف، أو لأنَّ الشيخ فلانا اختارها في كناشه»(1).

والمؤلف إذا كان من أهل العدالة والصلاح، «وألف تأليفًا أو أنشأ شعرًا أدخلوا صلاحه في آثاره فعصموه من الخطل، وأعطوا شعره رتبة الاختيار، ولبسوا لمن ينقد شيئًا من كلامه جِلد النمر، وأحضروا له سياط الزجر»<sup>(2)</sup>.

ويضرب ابن عاشور مثالا على ذلك فيقول: «رأيت في كتاب "أزهار الرياض" لما تعرض إلى البحث عن كتب الفقهاء وذكر أن أبا الحسن الصغير شارح "تهذيب المدونة" وقوله في شرحه: «يؤخذ عن هاته المسألة كذا»، وقول ابن عرفة في حقّه: «لا أدري طريق الأخذ ما هو؟ هل هو الاستنباط أو القياس أو المفهوم؟ وكلّ من هاته الأقسام يفتقر إلى شرط، ولا شيء من ذلك»، فقال المقري (صاحب الكتاب) بعد هذا: «تنبيه: لا يقع في ذهنك قصور الشيخ (أبي الحسن) في قوله: «يؤخذ من هذه المسألة» أنَّه خفي عنه كيفية الأخذ، فاعلم أنَّه كان إمام وقته وما أخذ عنه حتَّى ظهرت على يديه الكرامات الخارقة، في شفاء أصحاب العلل المزمنة وغير ذلك»، فعدل عن التنويه بشأن أبي الحسن من الجهة العلمية والجلالة في الفقه، إلى كونه شفَى أصحاب العلل»(3).

وفي هذا السياق يكون الإعجاب بآراء المتقدمين وتنزيههم عن الخطأ، سببا في عدم التزام الموضوعية، حيث «قد يحصل النقل لقولين متجانبين في موضوع واحد وهما متضادان، فيحاولون إصلاح ذلك بضروب من التكلّف؛ كقلب الحقيقة إلى مجاز، وتقدير المضاف، وجعل الجزئي كليًّا، وغير ذلك. وربما أبطلوا أحد القولين، ولا يكون في الغالب هذا الإبطال أو الترجيح إلا لفائدة ما يختارونه من الأقوال»<sup>(4)</sup>.

# المطلب السادس: الجمع بين النظري والتطبيقي

استنكر الإمام ابن عاشور إهمال الجوانب العملية بالرغم من أهميتها التربوية البالغة في اكتساب الملكات، «خصوصًا في العلوم العقلية التي لا يكاد يعقلها المرء بلا تمرين، وفي العلوم اللسانية أيضا، وإنَّا نرى من ضعف الناس في اللسان أن أصبحت أمثلة أكثر كتب النحو أمثلة صناعية في أحوال زيد وعمرو، وهذا هو سبب الفرق بين الغربيين في علومهم وبيننا...»(5). فقد ركز الإمام ابن عاشور على البعد العملي التطبيقي، الذي يغرس

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه، ص: 144.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 150.

<sup>(4)</sup> محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة، محمد الحبيب ابن الخوجة، ج: 1، ص: 241.

<sup>(5)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 161.

في نفوس التلامذة حب العمل واحترامه وتقديره، وينمي لديهم القدرة على التفكير العلمي. وانقطاع «العمل -أي التمرين- عن التعليم قد محا روح العلوم من الأذهان»<sup>(1)</sup>، وفوّت على التلامذة روح الخلْق والابتكار.

فلا بدّ إذن من الاعتناء بتنمية تفكير المتعلم وبناء العلم لديه على النظر والتطبيق معا، ولا يغلب أحدهما على الآخر، لأنهما بمثابة جناحي طائر لطالب العلم، والطائر لا يستغني بجناح دون آخر، ولا يستقيم له الطيران إلا باشتغالهما معا، كذلك المتعلم لا يستغنى بالتطبيق عن الفهم، والعكس صحيح.

# المطلب السابع: المطابقة لمقتضى حال العصر

حثّ الإمام ابن عاشور على ضرورة العناية بالتآليف، والارتقاء بها، وتدليلها؛ حتى تساير تبدُّل العصور، وتقدم العلوم، وتغير الأحوال، وتجدد الأفكار والآراء، وذلك بألا «نقف تمامًا عند ما وجدنا من الكتب السابقة، بل يجب الاختيار في ذلك وانشاء ما نحتاجه على أسلوبنا المطلوب»(2).

فقد أضرَّت قناعة المتأخرين بالتآليف التي وصلت إليهم من الأقدمين إضرارًا شديدًا، فلم يبنوا على أسسهم، ولم يسلكوا مسالكهم لدراسة وتحليل الواقع المعاصر، بما يساعد التلامذة على التكيَّف مع المتغيرات الحاصلة في المجتمع، «فهم إذن عالة عليهم في العلم والعبارة والصورة والاختيار أيضًا، مع اعتقاد استحالة البلوغ إلى مبالغهم»<sup>(3)</sup>. فالتآليف منفصلة عن واقع المتعلم وبيئته ومشاكل الحياة التي يحياها، فهي مبنية على الفكرة الخاطئة التي تقول إن المتعلم هو الذي يجب أن يتكيف مع المادة التعلمية، فلا يقترح المؤلفون وضعيات تلامس ما تشتمل عليه البيئة من ظواهر، استجابة للإكراهات الواقعية، وحلا للإشكالات التي يفرضها الواقع المتطوّر، يل يركزون على التراث الماضي ويحاولون إعداد المتعلم للمستقبل بمنظار الماضي وما يحمله من تحديات واشكالات.

ولعلّه من الواجب إضافة إلى ما ذكرناه، تجريدُ التآليف مما لا فائدة منه، وترك الاستطرادات المطوّلة التي كان يسلكها المتوسطون من العلماء بزيادات خارجة عن الموضوع، وتخليط العلوم بعضها ببعض، فالتلميذ مثلا يقرأ الكتاب في مبادئ النحو، فلا يلبث أن يجد نفسه في نوادر ذلك العلم، فمن ضروريات العلوم المدرسية التي ذكرها ابن عاشور في غير ما موضع، أن تكون المادة التعليمية بسيطة في لغتها بعيدة عن التعقيد والغموض، لكي يسهل على التلاميذ فهمها وإدراكها في أقصر وقت.

<sup>(1)</sup> نفسه.

<sup>(2)</sup> أليس الصبح بقريب، محمد الطاهر ابن عاشور، ص: 153.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص: 144.

#### خاتمة:

# في نهاية هذا البحث أودّ أن أسجل أهم النتائج التي توصلت إليها، وهي فيما يلي:

- كان نظام التعليم في الجامع الأعظم بتونس في بدايته حرا غير نظامي، وكان يتسم بطابع العفوية في إلقاء الدروس. كما أن البرنامج الزيتوني كان عبارة عن مجموعة من المقررات أو التآليف التي تُدرَّس للطلاب نظريا.
- إن المنحى العام للمقرات الدراسيّة بجامع الزيتونة قبل مجيء ابن عاشور، كان يميل إلى المحتصرات النثرية أو الشعرية الموجزة للغاية والمقدمة في أسلوب مقتضب ومبهم.
- شمل إصلاح التعليم عند ابن عاشور مجالات متعددة، منها إصلاحات ذات صبغية علمية شملت إعادة النظر في الكتب المدرسيّة التي كانت تدرَّس بالجامع الأعظم.
- إن البرنامج التعليمي عند ابن عاشور يمتاز بالعديد من الخصائص، فهو برنامج عملي وواقعي ويركز على الكيف.
- يقوم البرنامج التعليمي عند ابن عاشور على مراعاة الخصائص النهائية للمتعلم، والإيمان بالفروق الفردية، وعلى الواقعية في التربية، بحيث تكون تنشئة الفرد على القيم والخصوصيات والهوية التي تلائم البيئة والمجتمع الذي ينمو فيه، وتحقق صالح ذلك المجتمع وأهدافه ومطامعه.
- دعا ابن عاشور إلى تجريد التآليف مما لا فائدة منه، وترك الاستطرادات المطوَّلة التي كان يسلكها المتوسطون من العلماء بزيادات خارجة عن الموضوع، وتخليط العلوم بعضها ببعض، مما يقتضي ضرورة نخلها وتنقيحها، لتواكب حركة العلوم وتقدّما.
- من الواضح أن خصائص البرنامج التعليمي كما هي في تراث ابن عاشور التربوي، هي صالحة لتعتمد في تأليف الكتب المدرسية لعصرنا، خاصة فيما يتعلق بتدريس العلوم الإسلامية.

### ومن خلال ما توصل إليه البحث من نتائج فإنني أوصى بما يلي:

- إعادة الحرارة التربوية للبرامج التعليمية، وذلك بمراجعة المدرسة لفلسفتها وأهدافها.
- أن يراعى التكامل والشمول والتوازن في إعداد البرامج التعليمية بحيث يستهدف جميع جوانب الشخصية
  ويلبي احتياجاتها المادية والمعنوية.

- تخويل جممة رسمية مكونة من متخصصين في مجال التربية والتعليم، والدراسات الإسلامية، تقوم برصد الوسائل والأساليب المعينة على تطوير الأداء التربوي والتعليمي، المبثوثة في كتابات ابن عاشور الفكرية التربوية، للاستفادة مما ثبتت جدواه من المعرفة العلمية التربوية المستلهمة من الفكر التربوي الإسلامي.

# لائحة المصادر والمراجع

#### باللغة العربية:

- 1- أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، محمد الطاهر ابن عاشور، دار سحنون تونس، دار السلام مصر، الطبعة الثالثة، 1431هـ 2010م.
- 2- أليس الصبح بقريب (التعليم العربي الإسلامي-دراسة تاريخية وآراء إصلاحية)، محمد الطاهر ابن عاشور، دار سحنون تونس، دار السلام مصر، الطبعة الرابعة، 1436هـ 2015م.
- 3- تخطيط المناهج وصياغتها، حسين، فرج عبد اللطيف، دار الحامد للنشر والتوزيع، الأردن، (د.ط)،
  2008م.
- 4- تراجم المؤلفين التونسيين، محمد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1404هـ- 1984م.
- 5- تونس وجامع الزيتونة، محمد الخضر حسين، تحقيق وجمع: علي رضا التونسي، المطبعة التعاونية،
  دمشق، الطبعة الأولى، 1971م.
- 6- جامع الزيتونة المُعلم ورجاله، محمد العزيز ابن عاشور، دار سراس للنشر، تونس، (د.ط)، 1991م.
- 7- الدليل البيداغوجي لمرحلة التعليم الابتدائي، محمد الصالح حثروبي، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، عين مليلة، الجزائر، (د.ط)، 2012م.
- 8- عيون البصائر، محمد البشير الإبراهيمي، جمع وتقديم نجله: أحمد طالب الإبراهيمي، دار الغرب الإسلامي، ببروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1997م.
- 9- محمد الطاهر ابن عاشور وكتابه مقاصد الشريعة الإسلامية، شيخ الإسلام الإمام الأكبر محمد الطاهر ابن عاشور، محمد الحبيب ابن الخوجة، طبعة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، 1425هـ- 2004م
- 10- المناهج الدراسية: عناصرها وأسسها وتطبيقاتها، مصطفى صلاح عبد الحميد، دار المريخ للنشر، الرياض، المملكة العربية السعودية، (د.ط)، 1420هـ- 2000م.
- 11- مناهج العلوم وأساليب تدريسها: في المرحلة الابتدائية، محمد عبد الكريم أبو سل، دار الفرقان للنشر، عمان، (د.ط)، 2002م.

# النقد التاريخي عند ابن خلدون: قواعده وصلته بعلم الحديث

#### د. يونس اسماعلي باحث من المغرب

#### المقدمة:

شهد الفكر العالمي لعبد الرحمن بن خلدون (732-808هـ/1332-1406م) بالريادة في علم الاجتماع، وعلم التاريخ، وفلسفة التاريخ<sup>1</sup>؛ "فليس لأحد أن ينكر أن ابن خلدون كشف عن مناطق مجهولة في علم الاجتماع، وأنه سبق ماكيافللي، ومونتسكيو، وفيكو إلى وضع علم جديد هو النقد التاريخي"كما قال "كولوزيو"<sup>2</sup>.

إن الجدة في كتابة ابن خلدون التاريخية، والتميز الذين جعله محل إعجاب العلماء وتقديرهم يظهر في جانب المضمون التاريخي الذي نقله، وجانب المنهج الذي أخذ به في بحثه التاريخي.

أما الجانب الأول، فإن ما سجله في "كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجر والبربر، ومن عاصرهم من دوي السلطان الأكبر" يعد مصدرا محما لتاريخ المغرب، وأحواله، ومماليكه ودوله<sup>3</sup>؛ "وسبب ذلك أن معظم ما جاء في هذا الكتاب (الكتاب الثالث من كتاب العبر) لم ينقله ابن خلدون من مراجع مدونة، بل اقتطفه من مشاهداته المباشرة خلال اتصاله بمختلف دول المغرب وقبائله"4.

أما تميزه المنهجي، فإنه نبه على الأغلاط والأوهام التي وقع فيه المؤرخون قبله، واعتبرها دليلا على قصور مناهجهم في نقد الأخبار، وتمييز صحيحها عن سقيمها. وقَوَّم هذه المناهج وفق ما يقتضية الفكر الراشد المنضبط بقواعد المنطق السليم<sup>5</sup>.

ونسعى في هذا البحث إلى التعريف بمنهج ابن خلدون في النقد الخارجي والداخلي للرواية التاريخي، وإبراز أهميته في مسيرة تطور مناهج النقد عند المؤرخين، وإدراك استمداده من علم الحديث؛ من خلال التحقق من الدعاوى التالية:

<sup>1</sup> صائب عبد الحميد، فلسفة التاريخ، ص 291.

<sup>2</sup> صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 561.

<sup>3</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 64

<sup>4</sup> صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 555

<sup>5</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 41

- دعوى سبق ابن خلدون إلى منهج في النقد التاريخي. ولا تصح هذه الدعوى إلا إذا أثبتنا قضيتين اثنتين؛ أولهما: عدم كفاءة المناهج النقدية قبل ابن خلدون، وإساءتها للبحث التاريخي. وثانيهما: قدرة منهجه على تجاوز الأخطاء التي وقعت فيها المناهج قبله.
- دعوى استمداد ابن خلدون من علم الحديث، ولا تصح دون إثبات ثلاث قضايا؛ أولها: وجود تشابه بين بنيتي علم التاريخ وعلم الحديث تسمح باستمداد أحدهما من الآخر، مع مراعاة خصوصية كل مجال علمي. والثانية: سبق المحدثين إلى وضع منهج للنقد الحديثي يمكن الاستمداد منه. والقضية الثالثة: تمكن ابن خلدون من علم الحديث، ومناهج المحدثين.

### أولا: مدخل مفاهیمی

البحث في منهج ابن خلدون في النقد التاريخي، وعلاقته بعلم الحديث يرتبط بتخصصين علميين، هما: علم التاريخ، وعلم الحديث. ولكل علم منهما اصطلاحاته التي ينبغي الإلمام بها.

1. الجهاز المفاهيمي الخاص بالتاريخ

# - مفهوم "التاريخ":

يطلق "التاريخ" عند معظم المؤرخين على "بحث واستقصاء حوادث الماضي" أ. وحقيقته عند ابن خلدون أنه "خبر عن الاجتماع الإنساني الذي هو عمران العالم، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الأحوال، مثل التوحش والتأنس والعصبيات وأصناف التغلبات للبشر بعضهم على بعض، وما ينشأ على ذلك من الملك والدول ومراتبها، وما ينتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع، وسائر ما يحدث في ذلك العمران بطبيعة الأحوال"2.

هذا التعريف يوسع دلالة المفهوم، ليتجاوز معنى نقل الأحداث السياسية التي شهدتها الدول، إلى رصد جميع مظاهر الحضارة الإنسانية في أبعادها الثقافية، والسياسية، والدينية، والاجتماعية..3.

# - مفهوم "النقد التاريخي"

النقد التاريخي "ممارسة علمية منهجية ينتقل بموجبه المؤرخ من مرحلة القراءة والاقتباس إلى مرحلة الفحص والتدقيق والتمحيص، بغية الوصول إلى الحقيقة التاريخية بحياد تام، وعبر سلسلة من الأدوات

<sup>1</sup> حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 66

<sup>3</sup> صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 565

المترابطة"<sup>1</sup>. إنه عملية "يعرض (خلالها المؤرخ) خبر المنقول على ما عنده من القواعد والأصول، فإن وافقها وجرى على مقتضاهاكان صحيحا، والا زيفه واستغنى عنه".<sup>2</sup>

إذا كان بناء المعرفة يتم عبر قواعد منهجية، كان إخضاع هذه القواعد للنقد أولى من إخضاع المعرفة المكتسبة عبرها، فصار نقد المنهج مقدما على نقد المعرفة المنتجة عبره، إذ التحقق من جدوى هذه القواعد وفاعليتها يُعد مدخلا للتحقق من مخرجاته العلمية. فالعملية النقدية تهدف إلى التحقق من جدوى آليات إنتاج المعرفة، ومدى صحة هذه المعرفة، قال الدكتور طه عبد الرحمن: "كل تقويم للنص التراثي هو عبارة عن عملية نقدية مبناها، أساسا، على الاعتراض على هذا النص بالمناهج المشروعة حتى يتبين كيف تستند وسائله أو مضامينه إلى أدلة مقبولة، أو قل، بإيجاز، إن التقويم هو "مطالبة النص بالتدليل على وسائله أو مضامينه". فالنقد إذا يوجه إلى المضمون المعرفي المتوصل إليه، للتحقق من مدى ملاءمته لمعايير الصحة العلمية، كما يوجه للمنهج المعتمد في إنتاج هذه المعرفة لقياس مدى صلاحية قواعده لهذه المعرفة، ومدى جاهزيتها لإنتاج معرفة سلمة.

يقتضي النقد التاريخي السير وفق خطوات منهجية، ومراحل مرتبة في البحث عن الحقيقة التاريخية، من خلال جمع الأصول والمصادر، والتأكد من صحتها عبر التيقن من شخصية مؤلفها، وزمان تأليفها، ومكانه، ونقد هذه المصادر نقد باطنيا إيجابيا، وسلبيا، وإثبات الحقائق التاريخية، ثم إعادة تنظيمها وبنائها وتعليلها. 4

إن النقد صفة ملازمة للمعرفة التاريخية، وشرط لبنائها وتطورها، قال ابن خلدون: "والناقل إنما هو يُعلى وينقل، والبصيرة تنتقد الصحيح إذا تَمقُل، والعلم يَجلو لها صفحات الصواب ويَصقُل"<sup>5</sup>.

#### - النقد فاصل بين العلم واللاعلم في المعرفة التاريخية

أنكر بعض الدارسين نسبة التاريخ إلى العلم؛ بحجة أنه يعجز عن إخضاع الوقائع التي يدرسها للمعاينة والتجربة، وذلك يحول دون استخلاص القوانين العلمية الثابتة على نحو ما هو معروف في العلم التجريبي. ويمثل هذا المذهب عالم الاقتصاد والمنطق "وليام استانلي". واعتبره آخرون علما من جممة سعيه إلى الحقيقة، وأنه "ليس علم تجربة واختبار، بل علم نقد وتحقيق" على حد تعبير "هرنشو".

<sup>1</sup> المخلافي، **المستخلص في النقد التاريخي**، ص 5

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 60

<sup>3</sup> طه عبد الرحمن. تجديد المنهج في تقويم التراث: 23

<sup>4</sup> حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، ص 20

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، **المقدّمة**، ص 36

<sup>6</sup> حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، ص 16، 17

لقد دافع ابن خلدون على علمية التاريخ قبل أن يثار هذا الموضوع بقرون خلت. محتجا باعتاده على قواعد البحث العلمي، مثل النظر في الأخبار، وتحقيقها، وتعليلها، والبحث عن مقدماتها، وكيفيات وقوعها. واعتاده على قواعد منطقية، كالقياس، والاحتكام إلى طبائع الموجودات. واستمداده من معارف متنوعة، وعلوم مختلفة 1؛ "فهو بذلك أصيل في الحكمة عريق، وجدير بأن يُعَدَّ في علومما وخليق". 2

اعتبر بعض الباحثين المنهج النقدي الذي وضعه ابن خلدون فاصلا بين مرحلتين من تطور الكتابة التاريخية عند العرب، مرحلة اللاعلم التي طغت فيها الخرافة على المعرفة التاريخية، ومرحلة العلم التي صار فيه للتاريخ منهجه القائم على الشك، المؤسس على قواعد إجرائية توصل إلى الحقيقة3.

# 2. الجهاز المفاهيمي الخاص بعلم الحديث

# - مفهوم "الحديث"

يطلق الحديث عند جمهور المحدثين على "ما أضيف إلى النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أو وصف خَلقي أو خُلقي أو سيرة، أو أضيف إلى الصحابي أو التابعي". 4

# - مفهوم علم الحديث

عرف ابن جماعة علم الحديث بقوله: "علم بقوانين يعرف بها أحوال السند والمتن"<sup>5</sup>. وعرفه ابن حجر فقال: "معرفة القواعد التي يتوصل بها إلى معرفة حال الراوي والمروي"<sup>6</sup>. فموضوع هذا العلم نقد السند والمتن عبر قواعد معينة، وغايته تمييز الصحيح من الحديث النبوي.

وحقيقة السند: "الإخبار عن طريق المتن". وأما المتن فهو "ألفاظ الحديث التي تتقوم بها المعاني"<sup>7</sup>. ولهذا قسموا علم الحديث إلى علم الرواية، وعلم الدراية. فالأول يختص "بنقل أقوال النبي صلى الله عليه وسلم، وأفعاله، وروايتها، وضبطها، وتحرير ألفاظها". والثاني "علم يعرف منه حقيقة الرواية، وشروطها، وأنواعها، وأحكامها، وحال الرواة، وشروطهم، وأصناف المرويات، وما يتعلق بها"<sup>8</sup>. والفرق بين العِلمين أن علم الدراية

<sup>1</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 36، 41، 59

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص36

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الوافي، منهج البحث في التاريخ، ص 42.

عتر، منهج النقد في علوم الحديث، ص 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> السيوطي، **تدريب الراوي**، ص 26

<sup>6</sup> ابن حجر ، النكت على كتاب ابن الصلاح ، الجزء الأول ، ص225

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> السيوطي، **تدريب الراوي**، ص 26، 27، 28

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المصدر نفسه، ص 25-26

يضع القواعد والأصول العامة لنقد الحديث والتمييز بين المقبول منها والمردود. أما علم الرواية فهو يعنى بتطبيق القواعد السابقة على الأحاديث<sup>1</sup>.

# - النقد الحديثي، مفهومه وتاريخه

النقد الحديثي "تمييز الأحاديث الصحيحة من الضعيفة، والحكم على الرواة توثيقا وتجريحا"<sup>2</sup>. وقد ظهر في زمن النبوة، نتيجة لمكانة الحديث عند المسلمين، وخشيتهم من الخطأ في روايته، وما يترتب عليه من وعيد شديد. لكن في إطار ضيق جدا، إذ لم يكن الكذب صفة لهم. وبعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم انبرى الصحابة لنقد الأحاديث المتداولة بين الناس. <sup>3</sup>

كان النقد في هذه المرحلة يعتمد على الرجوع إلى الرسول صلى الله عليه وسلم للتحري عن صدق ما يروى عنه. أو الرجوع إلى كبار الصحابة الذين طالت صحبتهم له، وسمعوا أقواله، وشاهدوا أفعاله، للمقارنة بين المروي وبين ما حفظوه عن رسول الله.

تطور منهج المحدثين، بعد هذه الفترة، ونحا نحو التأصيل والتقعيد استجابة للضرورة التي أملتها حركة الوضع في الحديث، فكان لزاما على علماء الأمة الحفاظ على نقاء السنة، وتصفيتها مما ألصقه الوضّاعون بها، تحقيقا لمصالحهم 4. نتج عن عناية المحدثين بتمحيص الرواية التاريخي ظهور قواعد الجرح والتعديل، وقواعد نقد المتن الحديثي. واستوى هذا المنهج قبل انقضاء القرن الثالث الهجري.

#### - النقد الحديثي، أصوله وقواعده

يتوجه نظر المحدث إلى البحث في السند، والبحث في المتن. أما الأول فإنه يبحث في سلسلة الرجال الذين نقلوا الحديث، ومدى عدالتهم وضبطهم، وبعدهم عن أسباب الريبة والشك الموجبة لرد روايتهم. وأما الثاني فينظر في سلامة معنى الحديث، وعدم مخالفته للأصول العامة والقواعد الشرعية والمنطقية أقلى يقتصر منهج المحدثين على نقد الأسانيد، كما ادعاه المستشرقون، وتلقفه بعض الباحثين دون تمحيص له، من أنه "يؤخذ على منهجهم (علماء الحديث) هذا في تحقيق الرواية أنه ظل في الغالب منصبا على النقد الخارجي، دون النقد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عتر، منهج النقد في علوم الحديث، ص 34

<sup>2</sup> الأعظمي، منهج النقد عند المحدثين، ص 5

المرجع نفسه، ص 10

انظر العمري، منهج النقد عند المحدثين، ص 17. الوافي، منهج البحث في التاريخ، ص 204

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الأعظمي، منهج النقد عند المحدثين، ص 20

الباطني، أي التثبت من الرواة، والأسناد، دون التثبت من نصوص الأحاديث في حد ذاتها، ومحاولة نقد متونها للتأكد من مدى مطابقتها لمنطق العقل وللواقع ولمبادئ العقيدة الإسلامية"1.

نخلص إلى وجود تشابه على مستوى الآليات النقدية الخارجية والداخلية للتاريخ والحديث؛ وبهذا تبدو دعوى استمداد أحدهما من الآخر ممكنة نظريا، لاشتراكها في نقد المادة الخبرية، للتأكد من صحة نسبتها لقائلها (الرواية الحديثية)، أو صحة نسبتها للواقع (الرواية التاريخية).

### ثانيا: تشخيص أزمة علم التاريخ

الحكم على أهمية ماكتب ابن خلدون في النقد التاريخي ينطلق أساسا من مؤشر قيمته في مجال تخصصه، ومدى الحاجة إليه، وأوجه جِدته وتميزه. وذلك لا يدرك إلا بتشخيص سليم لهذا المجال.

رصد ابن خلدون ثلاث أزمات للكتابة التاريخية أبانت عنها مراجعته النقدية لأهم المصادر التاريخية قبله، وهي: أزمة التأليف؛ وأزمة المضمون؛ وأزمة المنهج.

### 1. أزمة التأليف

تتبع ابن خلدون سيرورة التأليف التاريخي في مراحله المحتلفة، وحاول إبراز الخصوصيات المنهجية وأهمية الإنتاج العلمي في كل مرحلة؛ فحلص إلى أن الكتابة التاريخية، عند المسلمين، مرت بأربعة أطوار، طور الاختصار. وطور التخصص، وطور التقليد، وطور الاختصار.

طور الازدهار: كثرت فيه التآليف، وجمعت أخبار الأمم والشعوب. ووصلت الكتابة التاريخية مجدها على أيادي قلة، مثل ابن إسحاق والطبري وابن الكلبي والواقدي والأسدي والمسعودي؛ فصارت كتبهم مصدرا للمؤر خين<sup>2</sup>.

استوعب بعض هؤلاء المؤرخين أخبار الأمم قبل الإسلام كما فعل المسعودي، وتناول آخرون صدر الإسلام، والدولتين الأموية والعباسية. واعتنى البعض بإيراد الأخبار التاريخية الخاصة بعصر أو جيل، وعمل آخرون على ذكر الأحوال العامة للدول والأجيال، كابن ممسعود في "مروج الذهب" والبكري في "المسالك والمالك". وهذا الاتجاه في التأليف هو "أس للمؤرخ تنبنى عليه أكثر مقاصده وتتبين به أخباره"3.

<sup>1</sup> الوافي، **منهج البحث في التاريخ**، ص 208

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 36

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 63

طور التخصص: عرف التأليف التاريخي خلالها تحديدا زمنيا ومكانيا، فصار المؤرخ يقتصر على توثيق الأخبار التي تخص دولته، كما فعل أبو حيان مؤرخ الأندلس والدولة الأموية بها، وابن الرقيق مؤرخ إفريقية والقيروان.

طور التقليد، ضَعف التكوين العلمي والمنهجي للمؤرخين، فصاروا يقلدون من سبقهم في التأليف، وينقلون أخبارهم دون عناية بتمحيصها، وبحث في عللها وفقه أسبابها؛ حتى ذهلوا عن التأريخ لعصورهم ودولهم؛ مما جعلهم رواة للتاريخ لا مؤرخين.

طور الاختصار، اختصرت فيه الأخبار التاريخية اختصارا مخلا بالمعنى مذهبا للفائدة من التاريخ، كما فعل ابن رشيق في ميزان العمل1.

#### 2. أزمة المضمون:

نبه ابن خلدون على شيوع الغلط والوهم في الأخبار التي يتناقلها المؤرخون<sup>2</sup>؛ مما أفقد التاريخ مصداقيته، ونحا به نحو الخرافة، "حتى صار فن التاريخ واهيا مختلطا، وناظره مرتبكا، وعد من مناحي العامة"<sup>8</sup>. ولم يسلم من نقل الأخبار المدخولة كبار العلماء المشهود لهم بالسبق والإمامة في التأليف التاريخي، "فكثيرا ما وقع للمؤرخين والمفسرين وأمّة النقل المغالط في الحكايات والوقائع، لاعتمادهم على مجرد النقل غثا أو سمينا. لم يعرضوها على أصولها، ولا قاسوها بأشباهها.."<sup>4</sup>.

إن إيراد هؤلاء العلماء للأخبار الزائفة في كتبهم أكسبها مصداقية، وعجل بنقلها إلى المؤلفات التي أخذت عنهم. فانظر إلى المسعودي، الذي "صار إماما للمؤرخين يرجعون إليه، وأصلا يعولون في تحقيق كثير من أخبارهم عليه" أ. والذي اختصه عموم العلماء بقبول أخباره، واقتفاء سننه في التصنيف، واتباع آثاره أن مغروف عند الأثبات ومشهور بين الحفظة التقات" أ.

ترجع الأزمة المضمونية للتاريخ، عند ابن خلدون، إلى اختلاق الكذب وادعائه، وإلى نقل هذه الأكاذيب دون تمحيص<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 36،37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص: 36

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 59

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 41

ألصدر نفسه، ص 63
 ألصدر نفسه، ص 36

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، ص 36

<sup>8</sup> المصدر نفسه، ص 66

أما الوضع في التاريخ، فله دواعيه، ومنها:

- طبيعة النفس البشرية، وما يعتريها من الغلط والوهم أ. فمنه ما يرجع إلى ولعها بغريب الأخبار، "وقد نجد الكافة من أهل العصر إذا أفاضوا في الحديث عن عساكر الدول التي لعهدهم أو قريبا منه، وتفاوضوا في الأخبار عن جيوش المسلمين أو النصارى، أو أخذوا في إحصاء أموال الجبايات وخراج السلطان ونفقات المترفين وبضائع الأغنياء الموسِرين، توغلوا في العدد، وتجاوزوا حدود العوائد، وطاوعوا وساوس الإغراب" ألمترفين وبضائع الأغنياء الموسِرين، توغلوا في العدد، وتجاوزوا حدود العوائد، وطاوعوا وساوس الإغراب "2.
- التدافع السياسي، وما يقتضيه من النصرة والتأييد، والتصدي لخصوم الدولة، إلى حد الاختلاق والافتراء وتزوير الحقائق التاريخية. كما فعل شيعة بني العباس من الطعن في نسب العبيديين لأهل البيت. "يعمدون في ذلك إلى أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بني العباس تزلفا إليهم بالقدح فيمن ناصبهم، وتفننا في الشيات بعدوهم"3.
- التزلف والتملق للأمراء والأعيان، بإدامة مدحمم، والثناء عليهم، وتحسين أحوالهم، حتى تشيع الأخبار على غير حقيقتها4.

# 3. أزمة المنهج:

لم تف مناهج المؤرخين بدورها في تنقية التاريخ مما اختلط به من أوهام وأكاذيب، بسبب النقل المجرد عن التنقيح والتمحيص، وعدم الاحتكام إلى منهج سليم يميز الصحيح من السقيم. لقد عرض ابن خلدون في مقدمته لملامح القصور المنهجي للمؤرخين، فذكر منها: 5

- الغفلة عن تحقيق الأخبار.
- الثقة بالناقلين، وتوهم الصدق فيما يسمع.
  - الذهول عن مقاصد الأخبار.
- التشيع للآراء والمذاهب، وقبول ما يوافقها من الأخبار دون نقد ولا تمحيص.
- الذهول عن تبدل الأحوال، وقياس الحاضر على الماضي دون اعتبار للفرق بينها.

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 36

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 43

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 52

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 66

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 66

- الجهل بطبائع الأحوال في العمران، الذي يدفع المؤرخ إلى قبول المستحيل من الأخبار، ونقله، دون التعرض لنقده وتمحيصه.
  - الغفلة عن ربط الأحداث التاريخية بأسبابها وعللها.

إن التشخيص السليم للواقع يفضي إلى وضع اليد على مكمن الداء، وهي خطوة أساسية في طريق الإصلاح. لقد أظهر ابن خلدون إحاطته بتركة المؤرخين قبله مضمونا ومنهجا، وأبدى معرفته بمكامن الخلل فيها. وهو بذلك يرفع تحديا علميا يراهن من خلاله على تجاوز هذا الخلل، لقد وعد بإنشاء منهج نقدي قادر على تصفية التاريخ مما ألصق به عن قصد أو عن غير قصد؛ فهل استطاع الوفاء بوعده؟

# ثالثا: التكامل المعرفي في منهج النقد عند ابن خلدون

تنشأ بين العلوم المختلفة روابط وعلاقات تأثير وتأثر، إذ من الصعب الحديث عن استقلالية تامة لعلم من العلوم في نشأته وتطوره. هذه العلاقات قد تمتد لتشمل مختلف العلوم التي أثمرتها الحضارة البشرية، قال الدكتور طه عبد الرحمن: "اعلم أن التداخل (بين العلوم التراثية) تداخلان اثنان: أحدها، داخلي يحصل بين العلوم التراثية الأصلية بعضها مع بعض؛ والثاني، خارجي يحصل بين هذه العلوم وغيرها من العلوم المنقولة"أ. في العلوم التي تداخلت في تشكيل المنهج النقدي عند ابن خلدون؟

# التداخل المعرفي في صياغة المنهج الخلدوني في النقد التاريخي

كان ابن خلدون مقتنعا أن عمل المؤرخ يتوقف على مجموعة من المعارف والمهارات البحثية والقواعد المنهجية؛ قال: "فهو (علم التاريخ) محتاج إلى مآخذ متعددة ومعارف متنوعة، وحسن نظر وتثبت يفضيان بصاحبها إلى الحق ويُنْكبان به عن المزلات والمغالط، لأن الأخبار إذا اعتمد فيها على مجرد النقل، ولم تحكم أصول العادة وقواعد السياسة وطبيعة العمران والأحوال في الاجتماع الإنساني، ولا قيس الغائب منها بالشاهد، والحاضر بالذاهب، فريما لم يؤمن فيها من العثور، ومزلة القدم والحيد عن جادة الصدق"2.

انطلاقا من هذه القناعة عمل ابن خلدون على الاستمداد المعرفي والمنهجي من علوم أخرى في بناء نظرية العمران البشري التي استند عليها المشروع النقدي؛ قال: "وهذا الفن الذي لاح لنا النظر فيه نجد منه مسائل تجري بالعرض لأهل العلوم في براهين علومهم، وهي من جنس مسائله بالموضوع والطلب... وكذلك أيضا يقع

 $<sup>^{1}</sup>$  طه عبد الرحمن، تجدید المنهج في تقویم التراث، ص 75-76

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 41، 59، 60

إلينا القليل من مسائله في كلمات متفرقة لحكماء الخليقة"¹. وذكر من هذه العلوم علم الكلام، وأصول الفقه، وعلم مقاصد الشريعة، وماكتبه حكماء الفرس والهند وغيرهم.

إذا تبين أن ابن خلدون استمد في منهجه في النقد التاريخي من علوم مختلفة، فإنه يشرع لنا أن نسائله عن حدود استمداده من علم الحديث؟

### 2. ابن خلدون: محدث نبغ في التاريخ

إن دعوى استمداد ابن خلدون من علم الحديث في نقده للتاريخ لا تصح ما لم نثبت قضيتين:

أولها: تمكن ابن خلدون من علمي التاريخ والحديث، تمكنا يؤهله للتقريب بين التخصصين، وخلق امتدادات منهجية، يمكن إعمالها في مشروعه النقدي.

والقضية الثانية: قدرة ابن خلدون على تطويع المادة الحديثية لتلائم خصوصيات النقد التاريخي. وعدم إغفاله لاختلاف العلمين في جمة النسبة (النسبة للرسول صلى الله عليه وسلم - النسبة للواقع)، وفي البعد الوظيفي (التصديق - الامتثال)، وفي المخبر عنه (عالم الشهادة – عالم الغيب)...

### أ. ابن خلدون المؤرخ

مكانة ابن خلدون في علم التاريخ تجليها ما افتتحنا به بحثنا من اعتراف عالمي بأهمية ما أنتجه. هذه المكانة ترجع إلى إلمامه بهذا العلم، وغنى تجربته.

التحصيل العلمي، لا يجد القارئ لسيرة ابن خلدون التعلمية إشارات إلى أنه أخذ علم التاريخ سياعا من العلماء، باستثناء كتاب ابن إسحاق في السيرة، الذي درسه على يد أبي محمد بن عبد المهيمن الحضر مي². غير أن الناظر في مقدمته يدرك أنه كان على معرفة واسعة بكتب المؤرخين قبله كابن إسحاق، والطبري، وابن الكلبي، والواقدي، والأسدى، والمسعودي وغيرهم3.

الخبرة والتجربة، تنقل ابن خلدون بين دول غرب إسلامي تنازعته الصراعات والخصومات. وتولى مسؤوليات سياسية، وعسكرية، وقضائية، وديوانية في المغرب، والأندلس، ومصر، كانت تنتهي بعزله بعد كل مسؤولية توكل إليه 4. وبعد كل عزل كان يتفرغ للبحث والتأليف، يعيد تحليل الأحداث التي عاشها، ويستنبط منها الدروس والعبر.

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 69، 70

<sup>2</sup> ابن خلدون، التعریف باین خلدون، ص 21

<sup>3</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 36،37

العروي، ابن خلدون وماكيافللي، ص 7،8 . الترجمة التي افتتح بها السيد أحمد الزعبي كتاب المقدمة، ص 11.

#### ب. ابن خلدون المحدث

اشتغل ابن خلدون بتحصيل العلوم اللغوية والشرعية منذ صغره، فحفظ القرآن، والفقه، وعلوم اللسان والشعر، والفنون الحكمية والتعليمية. كما اشتغل بتعلم الحديث فقرأ الأمحات الست، والموطا، وكتاب ابن الصلاح، وكتاب التَّقَصِي لأحاديث الموطأ لابن عبد البر على يد ثلة من العلماء المشهود بإمامتهم، كعبد الله بن برال الأنصاري الأندلسي، وإمام المحدثين بتونس شمس الدين محمد القَيْسي الوَادِيَاشِي، وعبد الله مجمد بن عبد المهين الحضرمي أ.

اهتم ابن خلدون بدراسة موطأ الإمام مالك، وعهد إليه بتدريس الفقه المالكي بالمدرسة "القمحية" بالقاهرة، ثم بالمدرسة "الظاهرية" (البرقوية)، ثم تدريس كتاب الموطأ بمدرسة "صرغتمش"2.

نخلص إلى أن دعوى استمداد ابن خلدون من علم الحديث تستند مشروعيتها مى تمكنه من العلمين. ولقد أثبت الأصول الكبرى لمنهجه النقدي بالإحالة على منهج المحدثين؛ فاستدل على صحة نظرية العمران البشري في النقد الداخلي للتاريخ، بقوله: "ولقد عدَّ أهل النظر في المطاعن في الخبر استحالة مدلوله اللفظ وتأويله بما لا يقبله العقل"3. ودعا إلى تحكيم منهجهم في النقد الخارجي، فقال: "ومن الأسباب المقتضية للكذب في الأخبار أيضا الثقة بالناقلين؛ وتمحيص ذلك يرجع إلى التعديل والتجريخ".4

# 3. الخلفية التاريخية لقضية "استمداد النقد التاريخي من علم الحديث"

تستند مشروعة دعوى هذا الاستمداد إلى الخلفيات التاريخية التالية:

# أ. نشأة الكتابة التاريخية عند المسلين في كنف علم الحديث

شكل تدوين السيرة النبوية بداية التصنيف التاريخي عند المسلمين، واستمد علماؤها منهج نقد السند الذي أسسه علماء الحديث، نظرا للتشابه الموضوعي بين الحديث والسيرة. ثم انتقل هذا المنهج إلى باقي المصنفات التاريخي، مثل كتب الفتوحات الإسلامية، وكتب التراجم والطبقات<sup>5</sup>. ومنه "يمكننا القول بأن علم التاريخ قد نشأ وترعرع في أحضان علوم الحديث ومناهج الإسناد؛ حيث استعار علم التاريخ من علم الحديث أداة نقدية

<sup>1</sup> ابن خلدون، **التعریف بابن خلدون**، ص 18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 335،323،335

ابن خادون، المقدمة، ص 68

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 66

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الوافي، **منهج البحث في التاريخ**، ص 212

علمية استخدمت في تنقية وغربلة الأخبار التاريخية، منذ أن اهتم العرب بتدوين هذه الأخبار عند منتصف القرن الثاني للهجرة"1.

# ب. تأثر العلوم الإسلامية بعلم الحديث

الحديث النبوي أصل من أصول بناء الحضارة الإسلامية، وتوجيه علومها. ولا غرابة في ذلك، إذ به يفهم القرآن، ويميز الحلال عن الحرام. لقد احتلت مباحثه حيزا هاما في كثير من العلوم الإسلامية كالفقه والأصول والتفسير، والنحو والبلاغة... قال ابن الصلاح: "إن علم الحديث من أفضل العلوم الفاضلة، وأنفع الفنون النافعة.. وهو من أكثر العلوم تولجا في فنونها"<sup>2</sup>. ولم يقتصر تأثير علم الحديث على العلوم الشرعية واللغوية، بل استمدت من تعاليمه قواعد الهندسة، والفن، والاقتصاد...، وغير ذلك من العلوم الإسلامية، التي امتد تأثيرها إلى الحضارة الإنسانية جمعاء.

### ت. التشابه بين بنيتي علمي التاريخ والحديث

يشبه علم التاريخ علم الحديث في اعتادهما على المادة الخبرية التي تنقل مشاهدة أو سماعا، عبر سلسلة من الرواة، مما يجعل من النقد عملية أساسية للتحقق من صدق المنقول، والثقة بالناقل، عبر آليات منهجية قد تتشابه أضا.

إن هذه الخلفيات تؤسس لفكرة التكامل بين علم التاريخ وعلم الحديث. غير أن هذه الفكرة ستأخذ عن ابن خلدون أبعادا أخرى، وسيتجاوز بها حدود إعمال المؤرخين لها إلى آفاق أوسع.

# 4. نقد ابن خلدون لمنهج نقد الإسناد عند المؤرخين

إذا كان قانون نقد الأخبار التاريخية يرجع إلى تمحيص الإسناد وفق قواعد الجرح والتعديل، وتمحيص المضمون بناء على موافقته لقواعد العمران البشري، وما تقتضيه طبائعه؛ فإن هذا الأخير عند ابن خلدون مقدم على الأول، وسابق عليه، "وهو أحسن الوجوه وأوثقها في تمحيص الأخبار، وتمييز صدقها من كذبها. وهو سابق على التمحيص بتعديل الرواة. ولا يرجع إلى تعديل الرواة حتى يعلم أن ذلك الخبر في نفسه ممكن أو ممتنع. وأما إن كان مستحيلا فلا فائدة للنظر في التعديل والتجريج"3.

كان ابن خلدون على وعي تام بضرورة تعديل منهج المحدثين ليراعي خصوصيات البحث التاريخي، من خلال تقديم النقد الداخلي على النقد الخارجي، قال: "وانماكان التعديل والتجريح هو المعتبر في صحة الأخبار

2 ابن الصلاح، مقدمة ابن الصلاح، ص 9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص 211

<sup>.</sup> 3 ابن خلدون، **المقدمة**، ص 68

الشرعية؛ لأن معظمها تكاليف إنشائية أوجب الشارع العمل بها، حتى حصل الظن بصدقها. وسبيل صحة الظن الثقة بالرواة بالعدالة والضبط. وأما الإخبار عن الواقعات فلا بد في صدقها وصحتها من اعتبار المطابقة. فلذلك وجب أن ينظر في إمكان وقوعه، وصار في ذلك أهم من التعديل ومقدما عليه؛ إذ فائدة الإنشاء مقتبسة منه فقط، وفائدة الخبر منه ومن الخارج بالمطابقة".

إن عدم إيلاء المؤرخين النظر في السند الأهمية ذاتها التي خصه المحدثون بها لم يسبق ابن خلدون إليه، ذلك أن المؤرخين قبله نقلوا ما اشتهر كذبه بين الناس، ولم يكن ذلك بطعن في إمامتهم، وصدقهم، ولا سببا في رد مروياتهم جملة. قال ابن خلدون: "وإن كان في كتب المسعودي والواقدي من المطعن والمغمز ما هو معروف عند الأثبات، ومشهور بين الحفظة الثقات، إلا أن الكافة اختصهم بقبول أخبارهم"². غير أن الجدة في المشروع الخلدوني تكمن في وضع نظرية جديدة للنقد الباطني للنص التاريخي، هي نظرية العمران.

إن المعرفة التاريخية عند ابن خلدون لا تنفصل عن آليات إنتاجما ومنهج توليدها، فالتاريخ "في ظاهره لا يزيد على إخبار عن الأيام والدول... وفي باطنه نظر وتحقيق، وتعليل للكائنات ومبادئها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسبابها عميق"3.

### رابعا: الاستدلال بالحديث في النقد التاريخي عند ابن خلدون

لم تكن عناية ابن خلدون بإيراد الشواهد الحديثية من قبيل التوظيف الفقهي الذي يعنى باستنباط الأحكام التكليفية من وجوب وتحريم وإباحة.. بل وجدناه يدرجما في بيانه لقواعد العمران البشري التي ينبغي أن يعرض عليها الخبر التاريخي، وفي دفع الاعتراضات المحتملة على هذه القواعد.

# 1. الاستدلال بالسنة في دعم أرائه

حاول ابن خلدون أن يبحث عن أدلة شرعية تسند قواعده النقدية، وتظهر مشروعيتها. مثل استدلاله على أن "البدو أقرب إلى الخير من أهل الحضر"، بحديث: "كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه" من احتكم إلى هذه القاعدة في نقض خبر من طعن في شرف العباسة أخت الرشيد، فقال: "قريبة (العباسة) عهد ببداوة العروبية وسذاجة الدين، البعيدة عن عوائد الترف ومراتع الفواحش" 5.

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 68

<sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 36

<sup>35</sup> المصدر نفسه، ص 36،36

البخاري، صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فهات، رقم (1358). ومسلم، صحيح مسلم، كتاب القدر، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة، رقم (2658).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 47

كما استدل بالسنة الفعلية في بيانه لهذه القواعد، نحو استدلاله ببعث النبي صلى الله عليه وسلم كبار الصحابة لتعليم الناس شرائع الدين على أن التعليم في صدر الإسلام والدولين الأموية والعباسية لم يكن من قبيل الحرف المعاشية حسبها نقله المؤرخون، بل كان من التبليغ الخبري، الذي يطلع به وجمان الناس وخيارهم؛ فينبغي على المؤرخ أن يراعي تبدل أحوال الدول، وتغير أعرافها السياسية والصناعية والاصطلاحية... في تحليل الخبر التاريخي، وفهم دلالته أ.

# 2. دفع الاعتراض على الدليل:

اعتنى ابن خلدون بدفع الاعتراضات الحديثية المحتملة على قواعده، حتى تسلم من المعارض، كدفع الاعتراض على أن "أهل البدو أقرب إلى الخير من أهل الحضر" بقول الحجاج لسلمة بن الأكوع -وقد بلغه أنه خرج إلى سكنى البادية - فقال له: "ارتددت على عقبيك؟ تعربت؟". فقال: "لا، ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن لي في البدو". تحدث فيه عن سياق فرض الهجرة، وأنها فرضت أول الإسلام على أهل مكة دون غيرهم من الأعراب، "لأن أهل مكة يمسهم من عصبية النبي صلى الله عليه وسلم في المظاهرة والحراسة ما لا يمس غيرهم من بادية الأعراب"2. وبعد ذِكره لجملة من الأحكام المتعلقة بالهجرة؛ خلص إلى أن إذن النبي صلى الله عليه وسلم لسلمة في البدو خاص به، وأن ليس في قول الحجاج ما يدل على مذمة البدو<sup>3</sup>.

#### 3. دفع استدلال المخالف بالسنة:

انقد ابن خلدون نماذج من الاستدلال بالسنة، بسبب عدم صحة الأدلة التي أوردوها، أو الخلل في فهم دلالتها، وحملها على وجوه من التأويل تخالف مقصود الشارع.

# أ. رد الاستدلال بالحديث لعدم صحته

رد أدلة الشيعة في تعيين الرسول صلى الله عليه وسلم لعلي بن أبي طالب بالإمامة، فقال: "..وأن عليا رضي الله عنه هو الذي عينه صلوات الله وسلامه عليه بنصوص ينقلونها ويؤولونها على مقتضى مذهبهم، لا يعرفها جمابذة السنة ولا نقلة الشريعة، بل أكثرها موضوع أو مطعون في طريقه، أو بعيد عن تأويلاتهم

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 61

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 152

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 152، 153

الفاسدة" أ. وكذلك رد ما تستدل به الشيعة من وصية الرسول صلى الله عليه وسلم لعلي بالإمامة، قال: "وهو أمر لم يصح ولا نقله أحد من أمّة النقل" أو ثم عرض لما ثبت عنده من أدلة تنفى ذلك  $^{3}$ .

# ب. رد حمل الحديث على غير مقصود الشارع

سلك ابن خلدون مسلك جمهور الفقهاء في اشتراط النسب القرشي في منصب الخلافة، واستدل على صحة هذا المذهب<sup>4</sup>، ثم عرض لمذهب من يرى عدم اشتراطه، لقوله صلى الله عليه وسلم: "اسمعوا وأطيعوا وإن وُلِّي عليكم عبد حبشي ذو زبيبة"<sup>5</sup>، وبين أن هذا الحديث لا تقوم به حجة في ذلك، لخروجه مخرج التمثيل مبالغة في إيجاب السمع والطاعة<sup>6</sup>.

### ت. الجمع بين الأدلة

عرض ابن خلدون للعصبية، وأنها أساس الملة، وبها يقام الدين، لحديث: "ما بعث الله نبيا إلا في مَنَعَة من قومه" 7، وبين أن الشارع قد ذم العصبية ودعا إلى طرحما، فقال: "إن الله أذهب عنكم عُبِيَّةَ الجاهلية وفحرها بالآباء، أنتم بنو آدم وآدم من تراب 8 وجمع بين الموقفين بكلام مقاصدي لا يختلف عها كتبه الإمام الشاطبي 6، فقال: "اعلم أن الدنيا كلها وأحوالها عند الشارع مطيّة للآخرة، ومن فقد المطية فقد الوصول، وليس مراده فيها ينهى عنه أو يذمه من أفعال البشر أو يندب إلى تركه إههاله بالكلية أو اقتلاعه من أصله، وتعطيل القوى التي ينشأ عليها بالكلية؛ وإنما قصده تصريفها في أغراض الحق جمد الاستطاعة 10. ليخلص إلى إن العصبية حيث ذمما الشارع فإنما مراده حيث تكون على الباطل، فأما إذا كانت في الحق فإنها أمر مطلوب 11.

لقد أبان ابن خلدون عن إلمام بالحديث النبوي، وتمكن من تمييز أقسامه صحة وضعفا، كما أبان عن دراية بقوانين الفهم والاستنباط والتأويل، وتمرس بقواعد الترجيح وفق ما قرره علماء الأصول. فهل أدمج ابن خلدون هذه المعارف في نقده للخبر التاريخي. أم اكتفى بالاستدلال به على صحة آرائه النقدية؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 228

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 244

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 244

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 225

<sup>5</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، رقم (7142)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 226

<sup>7</sup> الإمام أحمد، المسند، الجزء الثاني، ص 533

الإمام أحمد، المسند، الجزء الثاني، ص 361

<sup>9</sup> الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، الجزء الأول، ص98.

<sup>10</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، المصدر نفسه، ص 235

<sup>11</sup> المصدر نفسه، ص 235

خامسا: النقد الخارجي عند المحدثين، وأثره في توجيه منهج ابن خلدون

لم يطل ابن خلدون في بيانه لقواعد الجرح والتعديل، واكتنى بالإحالة على ماكتبه المحدثون. غير أنه أخذ بمنهج دراسة السند الذي وضعوه في التصدي لحملات التشهير بالأمراء والملوك والعلماء.. والطعن فيهم. ورصد ابن خلدون صوررتين لهذه الظاهرة:

الأولى تتعلق بالطعن في استقامة التدين، وحسن الخلق. ومن أسبابها: دعوى المنهمكين في اللذات المحرمة بالتأسى في ذلك بالأعيان والسادة، والحسد الذي يدفع إلى النيل من المحسود.

والثانية تتعلق بالطعن في شرف النسب لآل البيت، بسبب الصراعات السياسية، أو بسبب الإلحاد في الدين والتعمق في الرافضية 1.

#### 1. الطعن في استقامة الدين وحسن الخلق

تحدث علماء الحديث في صفة من تقبل روايته ومن ترد روايته. فقبلوا رواية العدل الضابط. قال ابن الصلاح: "عدالة الراوي تارة تثبت بتنصيص المعدلين على عدالته، وتارة تثبت بالاستفاضة. فمن اشتهرت عدالته بين أهل النقل أو نحوهم من أهل العلم، وشاع الثناء عليه بالثقة والأمانة استغنى فيه بذلك عن بينة شاهدة بعدالته تنصيصا"2.

استثمر ابن خلدون هذه القاعدة في نقده للروايات التي تصف أحوال الملوك والأمراء والمقربين منهم، والتي لم تسلم من الزيادة والافتراء بفعل الأعداء، فينسبون لهم ما لا يليق بهم من أخلاق، ويصفونهم بسيئ الصفات. وقد عرض ابن خلدون أمثلة لهذه الروايات، ونفى صحتها بالنظر إلى عدالة من قدحت فيهم 3. وهذه العدالة تثبت عنده بالطريقتين اللتين أشار إليها ابن الصلاح.

# الطريقة الأولى: التعديل المستند إلى أحوال المُعدَّل

انتقد ابن خلدون نقل المؤرخين لأخبار الطعن والتهم دون عرضها على المشهور من سيرة المطعون فيه. ومما يثبت هذه العدالة<sup>4</sup>:

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 51،52، 54

<sup>2</sup> ابن الصلاح، مقدمة ابن الصلاح، ص 59

<sup>3</sup> مثل ما نقله بعض المؤرخين من طعن في الرشيد وأخته العباسة (المقدمة، ص46،47،48،49،50)، وفي يحيى بن أكثم قاضي المأمون وصاحبه (المقدمة، ص51)، وفي المأمون (المقدمة، ص 52)

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 47، 49، 50، 51

- الدين والخلق، إن استقامة الدين وحسن الخلق، والمحافظة على أداء الفرائض، والاجتهاد في النوافل، ورفعة المرتبة العلمية؛ مؤشرات تدفع ما يعارضها من تُهم.
- شرف النسب، وعظم الآباء وفضلهم في الدين، وعلمهم، وزهدهم في الدنيا، علامات تدل على حسن تربية الأبناء على مكارم الأخلاق دون سيئها.
  - سلامة الفطرة، وقرب العهد بالبداوة، والبعد عن عوائد الترف ومراتع الفواحش.
- صحبة العلماء والأولياء والفضلاء، ومجالستهم، وإدامة التواصل معهم، فإنه دليل على التطبع بأخلاقهم، والتشبع بقيمهم ومبادئهم.

الطريقة الثانية: التعديل المستند إلى تعديل أهل العلم

رد ابن خلدون على من طعن في يحيى بن أكثم صاحب المأمون، فقال: "كان من علية أهل الحديث. وقد أثنى عليه الإمام أحمد بن حنبل وإسماعيل القاضي، وخرّج عنه الترمذي كتابه "الجامع"، وذكر المُزني الحافظ أن البخاري روى عنه في غير الجامع؛ فالقدح فيه قدح في جميعهم".

هذه التزكية توقفنا على منهج في تمحيص الطعون التي تزخر بهاكتب التاريخ، يستمد مماكتبه المحدثون، وفق الخطوات الإجرائية الآتية:

- ثناء العلماء عليه؛
- التخريج عنه في كتب الحديث؛
  - رواية المحدثين عنه؛
  - تعديل كتب الرجال له؛
- نفي العلماء ما يرمى به من مطاعن.

#### 2. الطعن في النسب لآل البيت

الطعن في النسب لآل البيت وسيلة سياسية للتخلص من أعداء السلطة الطامعين في الرئاسة. ومثل ابن خلدون لهذه الظاهرة بالطعن في نسب العُبيديين خلفاء الشيعة بالقيروان والقاهرة لآل البيت. معتبرا ذلك

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 51

من الإشاعات التي روجتها شيعة بني العباس تزلفا لخلفائهم بالقدح فيمن ناصبهم. وأُعجب بهذه الدعوة أمراؤهم، إذ دفعوا بها عن معرة العجز عن مدافعة من غلبهم على أمرهم وقاسمهم دعوتهم<sup>1</sup>.

أورد ابن خلدون خطوات منهجية في نقد الأخبار التي تطعن في صحة النسب2:

- التفطن لشواهد الواقعات وأدلة الأحوال؛ فانتشار دعوة المدعي للنسب، وامتداد دولته يحيل على صدقه في دعواه.
- اتصال الدعوة، واستمرار الدولة زمنا، فإنه مؤشر على صدق صاحبها، وشرف نسبه، إذ الكاذب في نسبه لا يثبت أن يُكشف أمره، ويظهر كذبه.
- الانتصار للمدعي، وركوب شيعته الأخطار في سبيله.. يدل على صحة نسبه، إذ لوكان الأمر على خلاف ذلك لظهر بين الناس وشاع.
- رد شهادة الطاعن في النسب إذا علم موالاته لمن يعادي دعوة المدعي. ولو كان من أهل العلم والفضل.
- رد شهادة الطاعن إذا علم أن طعنه إنما دفعه إليه رفضه ما عليه المدعي من غلو في الدين وتعمق في الرافضية، نحو نفي القاضي أبي بكر الباقلاني شيخ النظار من المتكلمين نسب العبيديين لأهل البيت.

بيَّن ابن خلدون - في رده على الطعن في نسب إدريس الأصغر إلى أبيه إدريس بن عبد الله بن حسن بن عبد الله بن حسن بن عبد الحسن بن علي بن أبي طالب، ونسبته لراشد مولى إدريس الأكبر- أن هذه المقالة إنما صدرت من أعدائهم من بني العباس، وولاتهم من بني الأغلب بإفريقية 3. ونقضها من وجوه 4:

- مراعاة السياق المجتمعي، فإن إدريس الأكبر منذ دخل المغرب لازم سكنى البدو، وأن حال البادية لا يتأتى فيها الريب، لتلاصق المساكن، واطلاع ساكنيها على أحوال جيرانهم.
- مخالفة الخبر للإجهاع التاريخي، فاتفاق أهل المغرب الأقصى على بيعة إدريس الأصغر من بعد أبيه، ونصرتهم له، قرائن تاريخية تدل على يقينهم بشرف نسبه، وتدفع عنه ما اتهم به، فليس يخفى مثل هذا الأمر عنهم وهم الذين عرفوه أكثر من غيرهم .

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 52، 54

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 52، 53، 54

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 55

<sup>4</sup> المصدر نفسه، ص 55

- مخالفة الأدلة الشرعية الصحيحة، التي تنفي عن أهل البيت ما لا يليق بمقامهم، وتعتبر تنزيهم عنه من عقائد أهل الإيمان. ولقد عد المحدثون من العلل القادحة في صحة الرواية مصادمتها للقطعي من الأدلة، المجمع على اعتباره 1.

إذا كان الجرح مقدما على التعديل عند أهل الحديث²، فإن ابن خلدون قدم الثاني على الأول في مشروعه النقدي، لأن الجرح في علم الحديث إنما يختص به الثقات، أما في الأخبار التاريخية، فغالبا ما يكون نتيجة دوافع لا أخلاقية. والمحدثون أنفسهم يردون رواية الفاسق، والمنتصر لمذهبه³.

# سادسا: النقد الداخلي عند المحدثين، وأثره في النقد التاريخي عند ابن خلدون

لما كان الخبر التاريخي بعيدا عن المعاينة والمشاهدة كان الوصول إلى مضمونه لا يدرك إلا بالنقل عمن عاينه. فصار ينظر إليه من جمتين: جممة دلالته ومعناه (نقد داخلي)، وجممة راويته وتبليغه (نقد خارجي). فالمقبول منه ما صح سنده بأن ينقل من وجه صحيح، وصح متنه بأن تشهد طبائع العمران وأحوال العادة بإمكانية وقوعه 4.

لقد استند ابن خلدون في نقده الداخلي على القواعد التالية:

القاعدة الأولى: اعتبار طبائع العمران في نقد الأخبار

اعتبر ابن خلدون الجهل بطبائع الأحوال في العمران أهم خلل منهجي للمؤرخين، جعلهم ينقلون ما ينافي العوائد المعروفة والأحوال المألوفة <sup>5</sup>، لذا جعل هذه القاعدة أساس منهجه النقدي، قال: "والناقد البصير قسطاط نفسه في تزييفهم فيما ينقلون أو اعتبارهم؛ فللعمران طبائع في أحواله ترجع إليها الأخبار، وتحمل عليها الروايات والآثار" وتنطلق هذه القاعدة من مبدأ منطقي، حيث "إن كل حادث من الحوادث - ذاتا كان أو فعلا - لا بد له من طبيعة تخصه في ذاته وفيما يعرض له من أحواله "7. ولما كان الأمر كذلك فإنه يطلب في الخبر موافقته لطبيعته الخاصة، التي تشهد بها العوائد المألوفة، والسنن المنتظمة. "فالقانون في تمييز الحق من الباطل في الأخبار بالإمكان والاستحالة أن ننظر في الاجتماع البشري الذي هو العمران، ونميز ما يلحقه من

<sup>1</sup> الغزالي، **المستصفى من علم الأصول**، الجزء الأول، ص 199. ابن حجر، **النكت**، الجزء الثاني، ص 845

<sup>2</sup> ابن الصلاح، مقدمة ابن الصلاح، ص61

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 62، 63

<sup>4</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص45

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص 66

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المصدر نفسه، ص 36

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المصدر نفسه، ص 66

الأحوال لذاته وبمقتضى طبعه، وما يكون عارضا لا يعتد به وما لا يمكن أن يَعرض له. وإذا فعلنا ذلك كان لنا قانونا في تمييز الحق من الباطل في الأخبار والصدق من الكذب بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه".

استند ابن خلدون في تقعيده للأصول المميزة للعمران البشري، والتي ينبغي أن تراعى في نقد الأخبار على الحس والتجربة والمشاهدة. "ويدل تفسيره التجريبي للظواهر الاجتماعية على اعتقاده أن المجتمع الإنساني خاضع لنظام طبيعي، وأن لكل حالة من أحواله عوارض ذاتية، أو أسبابا طبيعية، فليست طريقته إذن طريقة عقلية مجردة، وإنما هي طريقة استقرائية تجريبية تحاول استخراج القوانين العامة من ملاحظة الظواهر الحسية"2.

إن نظرية العمران البشري التي استند عليها النقد الداخلي عند ابن خلدون، لا تختلف عن منهج المحدثين في نقد المتن. فإنهم يردون رواية الثقة للحديث، لعلة في روايته، من غير قدح فيه  $^{8}$ . ومبنى هذا أن الثقة في الرواة لا توجب - بالضرورة - قبول روايتهم للحديث مالم تسلم هذه الرواية من العلل القادحة. ومن هذه العلل  $^{4}$ :

- أن يدل الحديث على ما يخالف العقل، من غير أن يقبل تأويلا، لعدم جواز ورود الشرع بما ينافي مقتضى العقول. نحو الإخبار عن قِدم الأجسام.
  - أن يخالف الحس والمشاهدة، كالخبر عن اجتماع الضدين، وأن مكة لا وجود لها في الواقع.

أورد ابن خلدون تطبيقات لنقد التاريخ تبعا لنظرية العمران البشري. ومنها تزييفه لما نقل المسعودي وكثير من المؤرخين أن جيوش بني إسرائل في التيه بلغت ستائة ألف أو يزيدون أل الحبر ينافي الأصول المعروفة والأحوال المعلومة عسكريا، وتاريخيا. عسكريا لأن لكل مملكة حصة من الحامية تضيق عا فوقها، ومصر والشام لا تتسعان لهذا العدد من الجيوش. وتاريخيا لأن مُلك الفرس ودولتهم كان أعظم من ملك بني إسرائيل، ومع ذلك لم يبلغ جيوشهم مثل هذا العدد6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 68

<sup>2</sup> صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 559

<sup>3</sup> طاريق بن عوض الله، المدخل إلى علم الحديث، ص 139

الغزالي، المستصفى من علم الأصول، الجزء الأول، ص 199. ابن حجر، النكت، الجزء الثاني، ص 845، الجويني، البرهان، الجزء الأول،
 ص 227

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 41

<sup>6</sup> المصدر نفسه، ص 41،42

كما رد خبر غوص الإسكندر إلى قعر البحر في صندوق زجاجي ليرسم صور دواب شيطانية؛ لمخالفته الأعراف السياسية والطبيعية والأحكام الشرعية؛ أما الأول فلأن الملوك لا تحمل نفسها على مثل هذا الخطر، وأما الثاني فلأن المنغمس في الماء- ولوكان داخل صندوق - يعرض نفسه للموت بسبب فقد الأكسجين، وأما الثالث فلأن الجن لا تُعرف له صورة لقدرتها على التشكل.

وطعن فيما نقله البكري في بناء مدينة (ذات الأبواب) التي لها عشرة آلاف باب، لمصادمته عرف الخليقة في بناء المدن وهندستها، "والمدن بنيت للتحصن والاعتصام.. وهذه خرجت عن أن يحاط بها فلا يكون فيها حصن ولا معتصم!"1.

القاعدة الثانية: الاحتكام إلى التاريخ في نقد التاريخ

إن التعامل مع التاريخ ينبغي أن يتجاوز النظرة التجزيئية، إلى النظرة التكاملية التي تجعل منه مادة خبرية واحدة، لا تفهم إلا في سياقها الإجمالي، والتي ينبغي أن يحاكم فيها الخبر التاريخي إلى التاريخ نفسه، فإن شهد له قُبل، وإن زيفه رفض. ومن القواعد التي وضعها ابن خلدون في هذا الشأن:

أ. الانفراد بالخبر مع قوة الداعي إلى اشتهاره وتواتره مظنة كذبه.

عَدَّ المحدثون من أسباب رد الخبر أن يكون عن أمر جسيم، ثم لا ينقله إلا واحد، إذ العادة جارية على استفاضة مثل هذه الأخبار 2. ورد ابن خلدون بعض الأخبار التي تناقلها المؤرخون والمفسرون، لعدم شهرتها، فمن ذلك مدينة "إرم" العظيمة التي بنيت في صحراء عدن. "وهذه المدينة لم يسمع لها خبر من يومئذ في شيء من بقاع الأرض. وصحاري عدن التي زعموا أنها بنيت فيها هي وسط اليمن، وما زال عمرانها متعاقبا والأدلاء تقص طرقها من كل وجه، ولم ينقل عن هذه المدينة خبر ولا ذكرها أحد من الإخباريين ولا من الأمم"3. كما نقض ما حكاه بعض المؤرخين من أن ملك التبابعة ياسر بن ذي الإذعار غزا المغرب إلى أن بلغ وادي الرمل، ولم يجد فيه مسلكا لكثرة الرمل فرجع. قال: "وأما وادي الرمل الذي يُعجِر السالك، فلم يسمع قط ذِكره في المغرب على كثرة سالكه ومن يقص طرقه من الركاب والقرى في كل عصر وكل جمة؛ وهو على ما ذكروه من الغرابة تتوافر الدواعي على نقله"4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 68

<sup>2</sup> الغزالي، المستصفى من علم الأصول، الجزء الأول، ص 199. ابن حجر، النكت، الجزء الثاني، ص 845

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، ص 46

<sup>45</sup> المصدر نفسه، ص 45

### ب. مراعاة الترابط الداخلي للأحداث التاريخية

الفعل التاريخي لا يمكن أن يقع مستقلا عن مقدماته وأسبابه، ولهذا رد ابن خلدون خبر غزو التبابعة ملوك اليمن وجزيرة العرب بلاد المغرب، لأن ذلك لا يوصل إليه إلا بغزو الأمم التي تقع في طريقهم نحو المغرب، والسيطرة على أرضها، "ولم ينقل قط أن التبابعة حاربوا من هؤلاء الأمم ولا ملكوا شيئا من تلك الأعال". ورد قول من قال إن التبابعة غزوا بلاد الشرق وأرض الترك، لأنه "لم ينقل قط أن التتابعة ملكوا بلاد فارس ولا بلاد الروم". ويثبت أن إدعاء النسب لآل البيت لا تستمر دعوته ما لم يكن صادقا في نسبه بحال القرمطي، قال: "واعتبر حال القرمطي إذ كان داعيا في انتسابه كيف تلاشت دعوته وتفرقت أتباعه وظهر سريعا على خبثهم ومكرهم فساءت عاقبتهم، وذاقوا وبال أمرهم. ولو كان أمر العبيديين كذلك لعرف ولو بعد

## ت. الترجيح بين الروايات التاريخية المتناقضة

التعارض بين الأخبار التاريخية يدل على أن بعضها غير صحيح؛ فيعمل المؤرخ على الترجيح بينها⁴. ومثاله ما نقل عن إدمان الرشيد للخمر. فإن ابن خلدون يرده، لكثرة الأخبار المعارضة له، نحو ما "ثبت عنه (الرشيد) أنه عهد بحبس أبي نواس لما بلغه من انهاكه في المعاقرة حتى تاب وأقلع " <sup>5</sup>. وما تناقله المؤرخون عن صحة تدين الرشيد وحسن خُلقه، فإنه مانع له عن معاقرة الخر. <sup>6</sup>

## ث. مراعاة السياق في فهم دلالات الحدث التاريخي

لا يتسم التحليل التاريخي بقدر من الصحة ما لم يكن المؤرخ متمرسا على اللغة التي كتبت به الوثيقة التاريخية، مدركا لدلالات ألفاظها في سياقها التاريخي، عالما بالتطور الدلالي الذي عرفته هذه الالفاظ، "وتفسير الألفاظ على أساس واحد في عصور متباعدة يؤدي حتما إلى تشويه معانيها، فإن المفاهيم التي تعبِّر عنها بعض المفردات تتغير، فتعني اليوم من المعاني ما لم تكن تعنيه بالأمس".<sup>7</sup>

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص 44

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 45

<sup>3</sup> المصدر نفسه، ص 53

<sup>4</sup> حسن عثان، منهج البحث التاريخي، ص 147

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، 50

<sup>6</sup> المصدر نفسه، ص 49

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الوافي، **منهج البحث في التاريخ**، ص 136

إن أحوال الأمم والدول وعوائدها عرضة للتغير والتبدل، "ومن الغلط الخفي في التاريخ الذهول عن تبدل الأحوال في الأمم والأجيال بتبدل الأعصار ومرور الأيام، وهو داء دوي شدي الخفاء إذ لا يقع إلا بعد أحقاب متطاولة فلا يكاد يتفطن إليه إلا الآحاد من أهل الخليقة"1.

أخذا بهذه القاعدة رد ابن خلدون استدلال المؤرخين- بما عهدوه في زمنهم - من كون التعليم من الصنائع المعاشية، يشتغل بها المستضعفون، فيتشوف كثير منهم إلى نيل الرتب والطمع في المناصب. وقاسوا حالهم على حال من سلفهم من أمر الحجاج بن يوسف الثقفي، وأن أباه كان معلما. وذهلوا على الفارق بين العهدين، فإن التعليم زمن الحجاج لم يكن حرفة معيشية، بل "كان نقلا لما شمع من الشارع وتعليما لما جمل من الدين على جمة البلاغ؛ فكان أهل الأنساب والعصبية الذين قاموا بالملة هم الذين يعلمون كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، على معنى التبليغ الخبري لا على وجه التعليم الصناعي"<sup>2</sup>.

#### خاتة

يعد منهج ابن خلدون تجربة رائدة في النقد التاريخي. لقد نظر إلى التاريخ نظرة واقعية تحكمها الأحوال المعروفة والعوائد المألوفة، فليس يصح من أخبار البشر غير ما تقره الأذهان وفق قانون الممكن. لقد انفتح على معارف متنوعة في مشروعه النقدي، كما استمد من علم الحديث، ومنهجه في نقد المرويات سندا ومتنا، وفق ما تقتضيه خصوصية البحث التاريخي.

إن نظرية العمران البشري المؤطرة لمنهج ابن خلدون في النقد التاريخي تنفتح لتستوعب كل حقول المعرفة، مما يطرح ـ نظريا ـ إمكانية نقد التاريخ انطلاقا من مخرجات هذه العلوم.

رغم ريادة منهج ابن خلدون، إلا أنه لم يلتزم في "كتاب العبر"، بما ألزم به نفسه من التمحيص والنقد، بل أعاد إنتاج المادة التاريخية على منوال من سبقه من المؤرخين؛ مما يدل على أن تقويم المنهج لا ينبغي أن ينظر إليه في مستواه النظري ما لم يكن المؤرخ قادرا على تفعيل آلياته وأجرأة قواعده3.

إذا كان ابن خلدون صرح بسبقه إلى منهج جديد في النقد التاريخي؛ فإنه اعترف بحاجة هذا المشروع إلى الإغناء، "فليس على مستنبط الفن إحصاء مسائله، وإنما عليه تعيين موضع العلم وتنويع فصوله، وما يتكلم

<sup>1</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، 60

<sup>2</sup> ابن خلدون، المقدمة، 61

<sup>3</sup> حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، ص 145. الوافي، منهج البحث في التاريخ، ص 278

فيه، والمتأخرون يلحقون المسائل من بعده شيئا فشيئا إلى أن يكتمل"1. كما دعا إلى "النظر إليه بعين الانتقاد لا بعن الارتضاء"<sup>2</sup>.

لقد جسد مشروع ابن خلدون نموذجا للتكامل بين العلوم التراثية، وغيرها؛ فليست العلاقة بينها مبنية على التصادم والصراع. ومن هنا يبرز سؤال التكامل المعرفي في النقد، ومدى صلاحية مناهج المؤرخين لنقد علوم أخرى، وصلاحية مناهج هذه العلوم لنقد المعرفة التاريخية؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون، **المقدمة**، 692

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص 39

## لائحة المصادر والمراجع

### باللغة العربية:

- ابن الصلاح، مقدمة ابن الصلاح في علوم الحديث، تحقيق عبد الحميد هِنداوي، المكتبة العصرية (بيروت)، ط الأولى (1422هـ/2001م)
- ابن حجر العسقلاني، النّكت على كتاب ابن الصلاح، تحقيق ودراسة ربيع بن هادي عمير ط الأولى (1404هـ/1984م)
  - أبو حامد محمد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، المكتبة العصرية (بيروت)، (1430هـ/ 2009م).
- أكرم ضياء العمري، منهج النقد عند المحدثين مقارنا بالمنهج الغربي، دار اشبيليا (الرياض)، ط الأولى (1417هـ/1997م)
  - البخاري، صحيح البخاري، ط دار الأرقم (بيروت)، (1998)
- جلال الدين السيوطي، تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي، تحقيق أبو قتيبة نظر محمد الفاريابي،
  مكتبة الكوثر (الرياض)، ط الثانية (1415هـ)
  - جميل صَليبًا، تاريخ الفلسفة العربية، الشركة العالمية للكتاب (بيروت)، (1989)
- الجويني، أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله، البرهان في أصول الفقه، تحقيق: محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية (بيروت)، ط: الأولى (1418هـ/1997م)
  - حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، دار المعارف (القاهرة)، ط الثامنة.
- الشاطبي، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى. الموافقات في أصول الشريعة، تحقيق: عبد الله دراز، دار إحياء التراث العربي (بيروت)، ط الأولى (1422هـ/2001م)
- صائب عبد الحميد، فلسفة التاريخ في الفكر الإسلامي، دار الهادي (بيروت)، ط الأولى (1428هـ/ 2007م)
- طارق بن عوض الله، المدخل إلى علم الحديث، دار ابن القيم (الرياض)، در ابن عفان (القاهرة)، ط:
  الثانية (1428هـ/2007م)
- طه عبد الرحمن. تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي (الدار البيضاء)، ط الخامسة (2016)
  - عبد الرحمن بن خلدون، التعريف بابن خلدون ورحلته غربا وشرقا، دار الكتاب اللبناني، (1979م)

- عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة، اعتناء ودراسة: أحمد الزعبي، دار الأرقم بن أبي الأرقم (بيروت).
- عبد الله العروي، ابن خلدون وماكيافللي، ترجمة خليل أحمد خليل، دار الساقي (لندن)، ط الأولى (1990م)
- عراف أحمد إسماعيل المخلافي، المستخلص في النقد التاريخي، دار النشر للجامعات (صنعاء)، ط: الأولى (1435هـ/2014م).
- محمد عبد الكريم الوافي، منهج البحث في التاريخ والتدوين التاريخي عند العرب، منشورات قاريونس (بنغازي)، ط الثالثة (2008م)
- محمد مصطفى الأعظمي، منهج النقد عند المحدثين، نشأته وتاريخه، مكتبة الكوثر (الرياض)، ط الثالثة (1410هـ/ 1990م)
  - مسلم، صحيح مسلم، ط دار الأرقم (بيروت)، (1998م)
  - نور الدين عتر، منهج النقد في علوم الحديث، دار الفكر (دمشق)، ط الثانية (1399هـ/1979م).

# التحولات العقارية والفلاحية في ظل دينامية الهجرة بعالية حوض مداز في الأطلس المتوسط الشمالي الشرقي

#### حنان إعيش

مختبر الهندسة السياحية التراث والتنمية التر ابية المستدامة جامعة محمد الخامس بالرباط، المغرب

#### الملخص

عرفت المناطق الريفية الجبلية بعالية حوض مداز تحولات بنيوية بفعل عامل الهجرة والحركات السكانية. حيث انبثقت هذه الظاهرة في البدايات، بأسلوب الحياة القائم على الترحال. الذي لعبت فيه الموارد الطبيعية (الماء والمراعي الخصبة) نقط جذب في توجيه مسار القبائل الريفية المغربية، خصوصا قبيلة بني علاهم المعروفة بنشاطها الرعوي وامتلاك سكانها لأعداد كبيرة من القطيع. وهذا التفاعل أدى إلى التكيف مع البيئة المحلية، بعدها تشكل نمط جديد للترحال رسخ أسس الاستقرار، والاعتماد على الغابة كمورد محم بعد المراعي. وخلال الفترة الاستعارية ظهرت موجات هجروية كثيفة أثرت على البنية الديمغرافية والمشهد الريفي الجبلي؛ وهو ما نتج عنه تراجع استغلال بعض الأراضي الزراعية والأنشطة الفلاحية نتيجة نقص اليد العاملة وظهور الشطة اقتصادية دخيلة. إضافة إلى الانعكاسات البيئية والاجتماعية. فالهجرة سواء كانت داخلية أو خارجية تطرح تحديات كبرى أمام الفاعلين المحليين في مجال التخطيط والتنمية الترابية. ومن ثم، فمن الضروري فهم الانعكاسات التي تخلقها الهجرة بشكل مفصل في هذه المقالة لتحليل ديناميات إعادة تشكيل المجال الريفي الجبلي بعالية حوض مداز.

#### الكلمات المفتاحية:

التحولات العقارية - التحولات الفلاحية - دينامية الهجرة - عالية حوض مداز - الأطلس المتوسط.

### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

إعيش، حنان. (2025، شتنبر). التحولات العقارية والفلاحية في ظل دينامية الهجرة بعالية حوض مداز في الأطلس المتوسط الشهالي الشرقي، مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 9، المجلد 2، السنة 2، ص 223-237.

#### المقدمة:

تعرف عالية حوض مداز الجبلية هندسة تضاريسية معقدة يغلب عليها طابع الانحدار. وتتسم بظروف مناخية قاسية تؤثر على الوضعية العقارية للأراضي الزراعية التي تأخذ أشكالا مختلفة من حيث الحجم وتوزيعها المخالي. إضافة إلى تأثير الأنظمة الاجتماعية والاقتصادية وما تلعبه من دور في التحولات التي تعرفها المنطقة. مما يستدعي استحضار المناطق الجبلية الريفية بشكل عام والعوامل المتدخلة فيها بأهمية بالغة في سياسات إعداد التراب، لأنها تلعب دورا محما في المنظومة البيئية عامة والفلاحية بالخصوص. إذ نجد بالأطلس المتوسط الشمالي الشرقي الانتشار الواسع للملكيات الصغيرة التي ترتبط بالطبيعة الجغرافية الوعرة والتقسيم الوراثي المتكرر. مما يؤدي إلى تفتيت الأراضي على نطاق واسع. كما أن هذه البنية تحد من الاستثار الفلاحي وتؤثر على التنمة الاقتصادية المحلمة.

وفي هذا السياق سنعرج على عرض بعض المعطيات الميدانية التي تم استقاؤها من الاستمارة المعمقة والمقابلات المباشرة مع سكان المنطقة في المجال، من أجل تعزيز قيمة البحث الميداني كونه أكثر واقعية. ويلامس التحولات الزراعية والرعوية التي شهدتها عالية حوض مداز. خصوصا في الآونة الأخيرة.

### 1. مظاهر التعدد العقاري وتحولاته بعالية حوض مداز

يتميز النظام العقاري بالأطلس المتوسط الشهالي الشرقي بتنوعه، إذ يتصدر بعالية حوض مداز الأعلى بالجماعات الثلاث (أدرج، تافجيغت، دار الحمراء) الملك الخاص على العقار الفلاحي باحتلاله مساحات كبرى تتجاوز 40 في المئة من مجموع الأراضي الصالحة للزراعة. معبرا بذلك عن مدى ارتباط الانسان الجبلي بأرضه وتمسكه بها رغم كل الظروف. تليها هيمنة الأراضي العائلية التي تمتد جذور أصلها للأجداد، حيث يجد أفراد العائلة مشكل في طريقة تقسيمها واستغلالها. بينها تظل وضعيات باقي الأراضي ضعيفة جدا لا تتجاوز 10 في المئة بالنسبة لأراضي الجموع، و5 في المئة لأراضي الأحباس. هذا التنوع في الوضعية القانونية للأراضي الصالحة للزراعة يعكس طبيعة التحولات التي راكمها المجال منذ الأزل. كما يظهر في المبيان التالي:

نافحىغت



دار الحمراء

المصدر: الاستارة المعمقة، 2024.

أدرج

يرجع ارتفاع سيادة الملك الخاص في المجالات الجبلية بصفة عامة للأحداث التاريخية والاجتماعية التي شهدها الجبل خصوصا في الفترة التي تم اقتسام الأراضي بين القبائل وتوزيعها على العائلات ومن تم على الأفراد. وبعد فترة الاستقلال لجأ أصحاب هذه الأراضي لتوثيق أراضيهم وتمليكها رغ صغر حجمها بفعل عملية التوارث. لكن هذا النوع من العقار يواجه تحديات كبيرة فيما يتعلق بالتحفيظ العقاري وتبقى حدود الأراضي مبنية على تأويلات من طرف كبار العائلة وشيوخ القبيلة التي قد تندثر مع مرور الزمن، خصوصا أنهم يضعون الحدود الطبيعية التي يبنى عليها التقسيم قابلة للزوال كالأشجار، الوادي، طريق، حرف ...

أما الأراضي السلالية أو أراضي الجموع les terres collectives تشكل "عنصرا أساسيا في الأنظمة الإنتاجية التقليدية باعتبارها بنية مجالية مركزية في المجتمعات القبلية، حيث وظفت كأساس لتدبير الموارد وتقنين استغلالها... غير أن هذه الأراضي خضعت لعملية تجزء مستمرة منذ فترة ما قبل الاستعار، حيث كان السلاطين يعملون على اقتطاع مجالات محمة منها لفائدة القبائل الموالية لهم، أو لفائدة الزوايا على شكل هبات سلطانية، إذ لم تكن هذه الأراضي بمعزل عن التوترات التي ميزت علاقة المخزن بالقبائل الرعوية. وخلال فترة الحماية سنت السلطات الاستعارية عدة قوانين بهدف وضع هذه الأراضي تحت مراقبة الدولة في إطار الاستعار الزراعي الرسمي، مقابل اعتبار المجموعات القبلية المالكة مجرد ذوي الحقوق. ونظرا للوضعية السياسية غير المستقرة التي ميزت المغرب خلال الفترة الاستعارية فإن العديد من القبائل المقاومة للاستعار غالبا ما تم إقصاؤها خلال عمليات تحديد هذه الأراضي" (الحجوي وأدرغال، 2017، ص: 20).

وبالنسبة لأراضي الأحباس (الحبس/الوقف) فتعتبر من التراث العقاري الإسلامي حيث يتم تخصيص جزء من الأراضي وتوقيفها أو حبسها لهدف ديني أو اجتماعي من أجل المصلحة العامة. إذ تعد نوع من العقار الذي لا ينطبق عليه البيع والوراثة أو التجزيء. فغالبا ما يتم هذا الوقف وفق شروط قبلية. فبالرجوع إلى المعطيات الرسمية المستقاة من المندوبية الفلاحية بإقليم صفرو المتمثلة في الجدول التالي:

| الملك أو ما يعادله | ملك الدولة | الحبوس | الجموع | البنية العقارية بالهكتار |
|--------------------|------------|--------|--------|--------------------------|
| 3160               | 500        | 360    | 90     | أدرح                     |
| 2969               |            | 13     |        | دار الحمراء              |
| 1115               | 780        | 106    | 84     | تافجيغت                  |

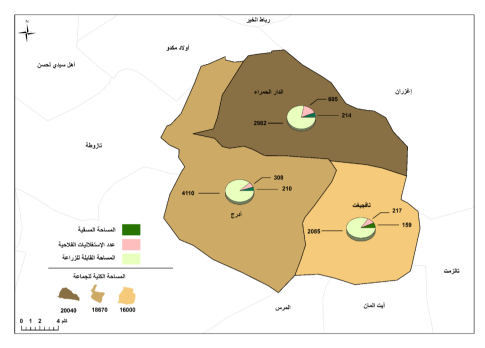
جدول رقم (1): توزيع البنية العقارية بعالية حوض مداز سنة 2024

المصدر: المندوبية الإقليمية للفلاحية بإقليم صفرو، 2024

نجد أن الملك الخاص هو الأكثر ارتفاعا بالمجال حيث يمثل بأدرج مساحة 3160 هكتار وبدار الحمراء و2969 وبتافجيغت 1115 هكتار. أما ملك الدولة منعدم في دار الحمراء ويمثل 500 هكتار بأدرج و780 هكتار بتافجيغت. أما أراضي الأحباس نلاحظ أن أدرج بها 360 هكتار ودار الحمراء 13 هكتار وبتافجيغت 106 هكتار. ثم تنعدم أراضي الجموع بتافجيغت وتشمل بأدرج مساحة 90 هكتار وبتافجيغت 84 هكتار. إذا نستنتج من هذا المعطى أن ارتفاع الملك الخاص أو ما يعادله على خلاف الأنواع الأخرى. يعود لجملة من العوامل أبرزها؛ الاستقرار العائلي المتجذر للقبيلة، حيث دأبت الأسر على تملك الأراضي واستغلالها بشكل فردي، ما ساهم في ترسيخ الملكية الخاصة المتوارثة عبر الأجيال.

### 2. انتشار الاستغلاليات الصغري ضمن البنيات العقارية

تقيز عالية حوض مداز بهيمنة الاستغلاليات الصغيرة كباقي المناطق الجبلية الريفية بالأطلس المتوسط الشيالي الشرقي. نظرا لاعتبارات تاريخية واجتماعية ترتبط بالطبيعة الطوبوغرافية للأراضي الجبلية والارتفاع الكبير في عدد أفراد العائلات. مما يؤدي إلى تقسيم الأراضي بشكل متكرر عبر الأجيال. وهذا التفتيت المستمر يقلص من مساحة الحيازات الفلاحية. وتظهر الخريطة رقم (1) والتي تمثل المساحة الاجمالية للجماعات كل واحدة على حدة ومقارنتها مع الأراضي القابلة للزراعة وعدد الاستغلاليات الفلاحية والأراضي المسقية:



خريطة رقم (1): مساحة البنيات العقارية بعالية حوض مداز لسنة 2024

المصدر: مندوبية الفلاحة بصفرو + إنجاز: إعيش.ح، 2025

نلاحظ من خلال الخريطة أن عدد المساحة الكلية لجماعة دار الحمراء تمثل 20040 هكتار كأكبر مساحة، تليها أدرج بمساحة 18670 هكتار. وفيها يخص المساحة القابلة للزراعة نجد دار الحمراء تستحوذ على 2982 هكتار من المساحة الكلية للجماعة وتافجيغت 2085 هكتار ثم أدرج مساحتها القالة للزراعة فقط 4110 هكتار. ويمثل أكبر عدد للاستغلاليات الفلاحية بدار الحمراء ب 605 استغلالية تليه أدرج بعدد 308 استغلالية ثم تافجيغت ب 217 استغلالية فلاحية. أما فيها يخص المساحة المسقية تكتسى دار الحمراء 214 هكتار وأدرج 210 هكتار وتافجيغت و15 هكتار من مساحة الجماعة.

والصور التالية تظهر بوضوح الاختلاف بين الوحدات المجالية العالية (تا فجيغت) أدرج (الوادي) دار الحمراء (الدير) من حيث المؤشرات الزراعية وطبيعة التربة، حيث تعكس تباينات في درجة الصلاحية الزراعية ومستوى الاستغلال، وهو ما يؤثر بدره على العوامل الطبيعية والبشرية في تشكيل المشهد الزراعي وتوزيع الأنشطة الفلاحية:

صورة رقم (2): مشارة صغيرة بأدرج



صورة رقم (4): مشارات مجهرية بدار الحمراء



صورة رقم (1): مشارات مجزأة بأدرج



صورة رقم (3): مشارات متفرقة بتافجيغت

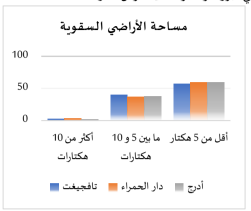


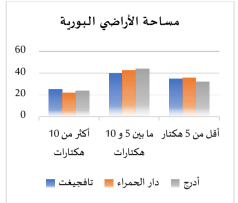


المصدر: تصوير شخصي، بتاريخ: 24/05/2022-26

نستنتج من خلال الصور أن طبيعة الانحدارات وطبوغرافية عالية حوض مداز تفسر مدى التأثير الحاصل على حجم الاستغلاليات، إضافة إلى ذلك يشكل عامل الإرث بين أفراد الأسرة منعرجا حاسما في تقزيمها. وأمام هذا الوضع يندفع أرباب الأسر والشبباب للهجرة نحو المدن أو المناطق أكثر خصوبة. وهو ما أدى إلى تراجع الكثافة السكانية النشيطة وتقليص اليد العاملة المحلية خاصة في القطاع الفلاحي. هذا النزيف الديمغرافي أسهم في ترك مساحات فارغة دون استغلال فعلى، وعمق من الطابع الموسمي للزراعة الموسمية المحدودة. في المقابل ساهمت التحويلات المالية للمهاجرين في تحسين شروط العيش وبناء السكن، ولكن لم تترجم في الغالب إلى استثار منتج في الاستغلالية مما زاد الهوة بين مساحة الأراضي الزراعية وضعف استعمالها. والاكتفاء بالهجرة كبديل تنموي فردي.

مبيان رقم (2): البنية العقارية للأراضي البورية والسقوية بعالية حوض مداز



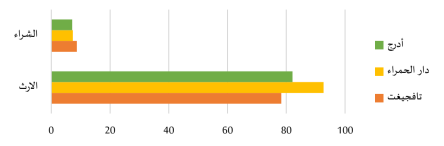


المصدر: العمل الميداني، 2024.

نلاحظ من خلال معطيات المبيانين التاليين، هيمنة الاستغلاليات الصغيرة التي تتراوح بين 5 و10 هكتارات إذ تتجاوز نسبتها 40 في المئة بالأراضي البورية في مجال البحث. في حين تنحصر نسبة الاستغلاليات التي لا تتعدى خمس هكتارات بين 32 و43 في المئة من مجموع الأراضي البورية الصالحة للزراعة. وتشكل الحلقة الأصغر من الاستغلاليات التي تتجاوز عشر هكتارات نسبة 24 في المئة. يتضح كذلك تقارب النسب بين الجماعات المدروسة الشيء الذي يفسر بالروابط التاريخية والاجتماعية القوية التي توحدهم (تافجيغت، أدرج، دار الحمراء) حتى في طريقة واستغلال الأراضي.

ونفس الأمر ينطبق على الأراضي السقوية الصالحة للزراعة التي تمثل فيها النسبة الأكبر الاستغلاليات التي لا تتجاوز 5 هكتارات بمعدل 60 في المئة تقريبا. في حين لا تتجاوز الاستغلاليات الكبيرة 3 في المئة من مجموع المساحة. مما يعد أحد الاكراهات الأساسية التي تعيق التنمية الفلاحية.

مبيان رقم (3): أصل امتلاك الأراضي بعالية حوض مداز



المصدر: البحث الميداني، 2024.

من خلال المبيان، نلاحظ أن أكثر من 80 في المئة من الأراضي يتم تمليكها عن طريق التوارث وهو شيء طبيعي كون أن أراضي الملك الخاص هي المهيمنة على مجموع الأراضي بالمجال كما سبق الذكر. بينما لا تتجاوز 10 في المئة نسبة الشراء التي غالبا ما تتم من طرف الراغبين في توسيع ملكياتهم على حساب الفلاحين الصغار أو المهاجرين الغائبين عن استغلالياتهم. وبالتالي يمكن القول أن عامل الإرث من بين العوامل المسؤولة عن تفتيت ملكية الأراضي وتقلص مساحتها مما يشل من إمكانية تطوير وتحديث الفلاحة في المجالات الجبلية الريفية..

### 3. أنماط الاستغلال الزراعي والانتاجي بعالية حوض مداز

## 1.3- غلبة الاستغلال المباشر للأراضي

يعد هذا النوع من الاستغلال هو الأكثر هيمنة على معظم الأراضي بعالية حوض مداز، وهذا راجع كما سبق الذكر إلى صغر حجم الأراضي التي يتم استغلالها من طرف مالك الأرض أو من ذوي الحقوق الشرعيين أو حتى من قبل المستغل الفلاحي نفسه، دون أداء أي مقابل مادي أو عيني، وهو ما يعكس في بعض الحالات استغلال عرفيا أو غير موثق قانونيا أو من طرف أفراد الأسرة أو العائلة في إطار التعاون. وأحيانا قد تتجاوز مساعدة الفلاحين فيما بينهم. حيث يساهم كل فرد من العائلة من موقعه فيما يسميه "الانتربولوجيون بالاقتصاد العائلي" (بورقية، 2002، ص: 14). أو الاستعانة بعمال مأجورين خلال الحرث أو جني الزيتون. كما هو وارد في المبيان التالي:



مبيان رقم (4): طبيعة استغلال الأرض بعالية حوض مداز

المصدر: البحث الميداني، 2024.

تضح من خلال الملاحظة الأولية أن أكثر من 90 في المئة من مجموع الاستغلاليات بالمجال المدروس يتم استغلالها بشكل مباشر من طرف الفلاحين ومساعدة أبنائهم. مما يؤكد على وجود أراضي قزمية ذات حجم صغير. وهذا الوضع الذي يرى فيه الفلاح أنه أمام استغلالية صغيرة وأراضي وعرة وتوالي سنوات الجفاف إضافة إلى عوامل اجتماعية واقتصادية أخرى؛ يساهم في ترسيخ فكرة الهجرة عند أغلب الفلاحين للبحث عن فرص عمل أو أراضي فلاحية في أماكن خصبة من أجل ضمان عيش كريم. وفي ظل هذه الظروف يسعى الفلاح الذي يتشبث بأرضه للبحث عن حلول ممكنة لمواجهة هذه التحديات. حيث يلتجئ البعض منهم لأخذ قروض من أجل الدفع بتحديث أرضه وتوفير التقنيات المتطورة التي تعطي مردودية أكبر للاستغلالية، إلا أنه يواجه الرفض؛ أولا، لا يتوفر على أرض كبيرة تتوافق مع الامتيازات التي وضعتها الدولة أمام الملاكين لأراضي تفوق خمس هكتارات. ثانيا، لا يستند إلى ملكية فردية خاصة وإنما السندات المتوفرة لدى أغلب الفلاحين تنسب للجد الأول. مما يشل عجلة التنمية الفلاحية بالمنطقة.

## 2.3- تراجع وتلاشي الاستغلال غير المباشر

من خلال البحث الميداني عبرت فقط نسبة 10 في المئة من المستجوبين بإضافة أراضي استغلالية عن طريق الشركة أو الكراء لأراضيهم نظرا لصغر الاستغلاليات. وهذه الطريقة غالبا ما تتم مع الفلاحين المهاجرين؛ أي مالكي الأراضي وغير المقيمين بالمنطقة مما يستدعي إعطائها للفلاحين المقيمين من أجل الاستفادة والانتفاع بما تجوده من مردودية. وهو الشيء الذي تمت معاينته في المجال بوجود أراضي خصبة فارغة لا تستغل نظرا لعدة عوامل أهما الهجرة؛ أي أن أصحابها محاجرون، أو متنازع فيها بسبب الإرث. مما يحد من استغلالها حتى يتم فك النزاع بتقسيمها أو بيعها. فتمسك المهاجرين بأرضهم له انعكاسات سلبية على المردودية الزراعية نظرا لضعف الإمكانات المادية للمستغل في الأرض الزراعية. مما يفسر على أن الهجرة الريفية تعد نوع من التخلي الحزئي عن الأرض بمقابل عيني أو مادي.

وبالرجوع لأساليب استغلال الأرض نجد الشركة هي النوع السائد ب 94 في المئة من أصل المستجوبين الذين يضيفون أرضا لأرضهم. وتحظى هذه الصيغة بانتشار كبير في المنطقة حيث تعتبر النوع المفضل لدى الفلاح والشريك لأنهما يحصلان على نصف المحصول؛ بالنسبة للشريك يحصل عليه مقابل قيامه بالأشغال الزراعية والمساهمة بنصف المصاريف والبذور والدواب. والمالك مقابل أن الاستغلالية تعود له وتأدية النصف الآخر من المساهمة. وبما أن الفلاحة تشكل الركيزة الأساسية للمجالات الريفية الجبلية حيث "لا يمكن الفصل

أ وضعت وزارة الفلاحة امتيازات لدعم الفلاح تتمثل في: دعم تجهيز الضيعات الفلاحية بأنظمة السقي وقد يصل الدعم فيها 100 في المئة بأنظمة السقي التكميلي والموضعي. دعم خاص باقتناء معدات فلاحية بناء على طلب اعانة من القطاع نفسه. مشاريع الغراسة بالنسبة للأشجار المثمرة. تقديم مساعدة مالية لاقتناء بذور ومنتجات بيولوجية. كل هذا يهدف إلى تعزيز القطاع الفلاحي لكن تحده شروط تعجيزية أمام الفلاحين المالكين لأراضي مجهورية.

231

داخل الحيازة بين دورها الاقتصادي المتمثل في عملية الإنتاج والاستهلاك والجانب الاجتماعي الذي تشجعه الأسرة كمصدر أساسي لليد العاملة" (عقيل، 1988، ص: 220)؛ فهذه الأساليب تخلق فرص شغل محلية لا يمكن الاستهانة بالدور الذي تلعبه اقتصاديا.

### 4. فلاحة تقليدية ذات طابع معاشى

يشكل النشاط الفلاحي موردا ممها بعالية حوض مداز ويعتمد على الفلاحة المعاشية التي تواجه تحديات بيئية كبيرة. مما يستدعى الرفع من مردودية الأراضي والإنتاج.



مبيان رقم (5): توزيع التقنيات المستعملة في الإنتاج الزراعي بعالية حوض مداز

#### المصدر: البحث الميداني، 2024.

يتضح من خلال المبيان أعلاه، أن نسبة استعال المحراث في الإنتاج الزراعي تتعدى 40 في المئة بين الفلاحين. تليها نسبة 35 في المئة من الفلاحين الذين يستعملون مبيدات للحفاظ على منتوجهم من النباتات الضارة وارتفاع مردوديته إلا أنها تبقى فقط وسيلة تكيلية رغم انتشارها الواسع بين الفلاحين. ولا ترقى للمستوى المطلوب نظرا لانعدام إمكانيات مادية للفلاح من جمة، ومن جمة ثانية، لاستعالها غير المعقلن؛ أي عدم احترام المعايير المحددة واغفال نوعية التربة والنوع الذي يتكيف معها. مما يحد من فعاليتها ويساهم في تلوث التربة وضعف قدرتها الإنتاجية. وتبقى نسبة استعال "الجرار" ضئيلة باعتبار أن جل الأراضي المستغلة صغيرة ويلتجئ الى استعاله في بعض الحالات عن طريق الكراء لتسريع عملية الإنتاج.

## 1.4- ضعف الإنتاج الزراعي بالأراضي

تشمل الأراضي الزراعية في عالية حوض مداز الأعلى على صنفين رئيسيين: زراعة موجهة للأسواق (تسويقية)، وزراعة تعتمد على الاكتفاء الذاتي (معاشية أو تضامنية) ويتباين مستوى الإنتاج بها بحسب طبيعة الأرض (أراضي بورية أو أراضي سقوية تعتمد على الري) وحجمها، ونسبة استخدام المكننة، أسمدة، أدوية

زراعية.... فدراسة الإنتاج الزراعي بالمجال المدروس في جوانبها الكمية، تعتبر شبه معقدة باعتبار أن الفلاح لا يملك قياس لضبط ما يتم انتاجه في الاستغلالية مع غياب احصائيات دقيقة. الشيء الذي يجعلنا نركز على نسب متقاربة فقط من خلال أنماط طرق الاستغلال.

### 1.1.4- أراضي سقوية

### 1.1.1.4- تصنيف الزراعات الموسمية

يعتبر الإنتاج الزراعي بعالية حوض مداز إنتاج متواضع وبسيط تغلب عليه الزراعة المعاشية، وتستخدم تقنيات تقليدية في الاستغلاليات. إذ في بعض الأحيان لا تلبي حجم التوقعات نظرا للتحولات التي شهدتها مؤخرا بفعل التغير المناخي. كل هذه العوامل وغيرها تكبح من تحسين مردودية الاستغلاليات وضان استدامتها. فاختيار المزروعات المستخدمة في الأراضي المسقية يكون بهدف تحقيق مردودية اقتصادية أكبر وضان استدامة الموارد المائية.

والشكل التالي يمثل توزيع أنواع المزروعات حسب مساحة الأراضي الزراعية السقوية بالمجالات الثلاث (أدرج، تافجيغت، دار الحمراء) التي تنتمي إلى حوض مداز الأعلى بالأطلس المتوسط الشرقي كما هو مبين: شكل رقم (1): أنواع المزروعات حسب مساحة الأراضي الزراعية المسقية 2024







المصدر: البحث الميداني، 2024.

يتضح من خلال معطيات الشكل أعلاه أن الاستغلاليات الزراعية المسقية تعتمد على التنوع من ناحية المنزروعات. وتعتبر الحبوب أهم زراعة على مستوى المجال إذ تحتل النصيب الأكبر بالجماعات الثلاث (أدرج، تافجيغت، دار الحمراء) بنسبة تفوق 43 في المئة وتمثل أصناف كثيرة منها في القمح والشعير والذرة نظرا لأهميتهم الغذائية وقيمتهم الرمزية التي تجعل الفلاح يميل لغراستهم. تليها نسبة الأشجار المثمرة والمتنوعة بالمناطق الجبلية خاصة الزيتون واللوز والتفاح والورديات بنسبة 20 في المئة من مجموع مساحة الأراضي المسقية الصالحة للزراعة والتي بدورها تتأثر بعامل الارتفاع. وبالنظر إلى هذه النسب، يحتل إنتاج الزيتون الصدارة في جماعة أدرج رغم قلة المساحة المغروسة، واعتبارا لمكانة هذه الشجرة وأهميتها داخل المنطقة عمد المخطط الأخطر بغرس 1900 هكتار مستقبلا كمساهمة في مشروع بالجماعة يهدف إلى عملية غرس 200 هكتار من أشجار للرفع من الإنتاجية.

أما بدار الحمراء فتعتمد الفلاحة على شجرة الزيتون فهي تشكل أهم الموارد المادية لدخل الأفراد، كما أن مناخ وطبيعة الأراضي بالمنطقة تشجع السكان على الاهتمام بغرس أشجار الزيتون مستفيدين من البرنامج الوطني للمغرب الأخضر. في حين تافجيغت يهتم سكانها بغراسة شجرة التفاح نظرا لتأقلمها مع التقلبات المناخية، حيث تعتبر المورد المهم لدى السكان. تليها نسبة من الورديات بشكل متفاوت. أما الأعلاف فمعدلها لا يقل عن نسبة 11 في المئة وتتمثل في (الفصة والخرطال) باعتبارهما كلاً محم لتربية الماشية التي تراجعت نسبتها نظرا لقلة الأعلاف وجفاف المراعي. وتبقى نسب الأنواع الأخرى (بقليات، قطاني خضروات) ضئيلة لكن لا يستهان بها نظرا لدورها الكبير خصوصا الخضروات المتنوعة من (بطاطس وطاطم وفلفل وبصل) وتتمثل نسبتها بين 8 و 10 في المئة حسب الجماعات المدروسة.

### 4.1.2 أراضي بورية

شهدت عالية حوض مداز مؤخرا مردودية ضعيفة في زراعة الحبوب، نتيجة قلة التساقطات وعدم انتظامها، وبساطة التقنيات المستخدمة في استغلالها، مع العلم أن أغلب هذه الأراضي تتميز بتربة ضعيفة التطور تعتمد على التساقطات بالدرجة الأولى. وعرفت المنطقة في الزمن الراهن غراسة همت شجرة اللوز والزيتون، من طرف المديرية الإقليمية للفلاحة وشركائها (المخطط الأخضر) إلا أن مردوديته لم تحقق التطلع المراد منه بناء على ما قاله الفلاحون في مقابلات أجريت معهم خلال البحث الميداني. إذ يعزى هذا الوضع إلى ضعف تكوين الفلاحين في التعامل مع الأراضي الضعيفة التطور. ورغم هذه التحديات والاشكالات الكبيرة إلا أن الأراضي البورية تعطي إنتاجية متوسطة ومتنوعة حسب أنواع المغروسات كما يبين المبيان التالي:



الأشجار المثمرة الأعلاف تافجيغت 🔳 الخضر و ات القطاني الحبو ب 10 20 30 40 50 60 0 70

المصدر: البحث الميداني، 2024.

يتضح من المبيان التالي، أن الحبوب تكتسى الحصة الكبرى في الأراضي البورية بنسبة تتجاوز 50 في المئة من الأراضي الصالحة للزراعة. في حين تليها الاستغلاليات المخصصة للخضروات بنسبة لا تتعدى 20 في المئة في المجالات البورية السقوية. التي تظل ضعيفة ومنتشرة على مساحات صغيرة، على شكل أشرطة تمتد باتجاه مجاري الأنهار وعلى طول السواقي الرئيسية التي تنطلق من منابع العيون. ومن أهمها البطاطس والطاطم والفلفل والجزر واللفت والقرع المنتشرة في الحقول الصغيرة جدا، والمصطلح عليها (بالبحيرة) وتبقى نسبة المغروسات الأخرى (الأعلاف والقطاني) متقاربة في الجماعات الثلاث، إذ تنحصر بين 10 و15 في المئة من مجموع الأراضي البورية الصالحة للزراعة.

في ظل الظروف الصعبة عمدت نسبة من الفلاحين بالجماعات الثلاث (أدرج، تافجيغت، دار الحمراء) إلى إدخال بعض المنتوجات المقاومة للجفاف، والتصدى للتقلبات المناخية وما تكرسه من هشاشة المنظومة الزراعية. بإدخال غراسة أشجار الخروب ضمن مخطط الجيل الأخضر 2020 – 2030. إذ تمثل نسبتهم 2 في المئة من الفلاحين. باعتبار هذا النوع من المغروسات الجديدة يحتاج إلى تكوين في تقنيات استعماله. في حين تم التخلي على منتوج الذرة الذي يعتبر من أهم الحبوب التي تنمو بسرعة، ومقاومة للظروف المناخية الجافة، ولها دور كبر في تناوب المحاصيل وتحسين خصوبة التربة. ورغم الأهمية البالغة لها ورغبة الفلاحين في غراستها إلا أنهم يواجمون تحديات كبرى في تواجد الخنزير البرى بكثرة. وهذا الأخير يفسدها عند بداية الإنبات بعد الحفر واقتلاعها من الجذور. ورغم محاولة السكان جاهدين في إيجاد حل مع القطاع المعنى حسب شهادات الفلاحين إلا أنه ولحدود الساعة الوضع لا زال كما هو. مما جعلهم يتخلون بدون إرادة عن هذا الصنف المتميز.

#### خاتمة

عموما الفلاحون في عالية حوض مداز يواجمون تحديات كبيرة جدا تهدم المحصول وتعيق تنمية الاستغلاليات الزراعية، ورغم العوامل الاقتصادية والبيئية والاجتماعية إلا وتراهم متمسكين بأرضهم بغية النجاة من الفقر وتوفير الحاجيات الأساسية، دون الحاجة إلى الهجرة خارج المنطقة. بالمقابل هناك فئة أصابها اليأس جراء ما تعرضت له من ضياع في محصولها الزراعي، وتبحث عن فرص للمغادرة بشكل نهائي. وأمام هذا الوضع الهش أصبح لزاما على الدولة التدخل لحماية الفلاح الصغير، بدعمه ومواكبته في تطوير أرضه ومساعدته على الاستقرار في مجاله الأصلي. الذي يتميز بمساحات زراعية ورعوية محمة تضم حوالي %35 من المساحات الرعوية بعالية حوض مداز. فالهجرة لم تقتصر على الفئات الفقيرة أو غير المالكة للأراضي بل شملت أيضا ملاك الأرض. إذ كان الدافع الأساسي وراء هذه الظاهرة هو سعي الأسر إلى تعزيز دخلها لتلبية متطلبات الحياة العصرية. خاصة ما يتعلق باقتناء المواد غير المتوفرة محليا والجديدة في الاستهلاك، مما ساهم في تطوير قدرتهم الشرائية بشكل لافت.

## لائحة المصادر والمراجع

- الحجوي عبد الله، أدرغال محمد، 2017: "الصراعات القبلية حول تملك أراضي الجموع وتجذر البنيات التقليدية في تنظيم واستغلال المجال بأزغار زيان الهضة الوسطى"، مجلة جغرافية المغرب، مجلد 32، عدد 2.
- بورقية رحمة، 2002: "الأرياف المغربية في ظل التحولات الكبرى للمجتمع"، سلسلة الدروس الافتتاحية (الدرس السابع عشر)، منشورات كلية الآداب والعلوم الانسانية أكادير جامعة ابن زهر، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط.
- عقيل فاطمة، 1988: "ظهور قطاع مسقى عصري يسهل تادلا وتحول البنيات الفلاحية والمجال الريفي
  حالة قطاع بني موسى"، بحث لنيل دبلوم الدراسات العليا جامعة محمد الخامس، كلية الآداب والعلوم
  الانسانية الرباط.



### Dr. ESARRAJE jamal Dine

Éditeur

Professeur de communication Faculté des Lettres et Sciences Humaines Oujda - MAROC

La revue de recherche en sciences humaines et cognitives est une plate-forme académique dédiée à la publication de recherches et d'études dans les domaines des sciences humaines et des sciences cognitives. Cette revue vise à renforcer notre compréhension de l'esprit humain, des différentes cultures, et de l'impact des facteurs sociaux et psychologiques sur le comportement et la pensée humains. Les domaines d'étude de cette revue couvrent un large éventail de spécialités telles que la psychologie, la sociologie, la linguistique, la philosophie, la littérature, les sciences de la communication, les sciences politiques, l'histoire, ainsi que d'autres domaines des sciences humaines, sociales et cognitives. Cette revue est une source importante pour les chercheurs et les universitaires afin de publier leurs recherches et de partager leurs idées avec la communauté académique mondiale.

#### Conditions de publication

- La recherche ne doit pas avoir été publiée auparavant, être actualisée et exacte, et appuyée sur une bibliographie novatrice et à jour ;
- Les articles sont acceptés dans les langues suivantes : Arabe Amazigh Français -Anglais;
- Il est requis que l'article compte entre 4000 et 6000 mots. Merci de joindre un résumé de l'article (250 mots maximum) dans la même langue que l'article, accompagné d'une brève notice biographique de l'auteur;
- Les manuscrits doivent être soumis en arabe dans Word (Sakkal Majalla) en taille 16 dans le corps, 12 dans la marge et 1,5 dans l'interligne, et en français ou en anglais en police (Calibri Light) en taille 12 dans le texte et 10 dans la marge;
- Respecter les critères scientifiques et éthiques dans toutes les questions liées à la documentation exacte des sources, des références et des notes de bas de page, qui doivent être fixées séquentiellement au bas de chaque page;
- Les articles de recherche sont présentés à des répondants ayant des compétences et de l'expérience pour approbation ou non approbation de publication;
- Les recherches individuelles et partagées sont acceptées.
- Conformément à nos procédures, le comité scientifique se charge d'informer l'auteur de la réception de son article et de lui communiquer, dans les meilleurs délais, la décision concernant sa publication.

Les auteurs sont seuls responsables des opinions exprimées dans cette revue et de toute infraction à la loi



Le directeur responsable : BOURHAOUTA Mohamed

Rédacteur en chef : **FSSARRAJE Jamal Dine** 

> Rédacteur en chef adjoint: AL ACHAARI Said

Membres du comité de rédaction :

AMAADACHOU Farid EL BOUZIKI Mohamed **BOURAOUTA Abdellah** CHAHIR Ouissam KAZZOUT Hicham **ARDIF Said** 

### مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية

+οΘΥ8Ι+ Ι 8ΟΧΧ8 ΛΣ +ΕοΘΘοΙΣΙ +ΣΙΧΧοΙΣΙ Λ +ΠΘΘΟΙΣΙ Revue de Recherche en Sciences Humaines et Cognitives

#### Revue de Recherche

en Sciences Humaines et Cognitives

Dépôt légal : 2024PE0032

ISSN (Online): 3085-4857

ISSN (Print) : 3009-5581

N° de presse : 07/2024

: +212 6 14 02 45 44 whatsapp

E-mail : centre.rshc@gmail.com

Page Web : www.crshc.com

Tous droits réservés à l'éditeur et à la revue **MAROC © 2024** 

#### Les réseaux sociaux de la revue







Indexée dans des bases de données internationales



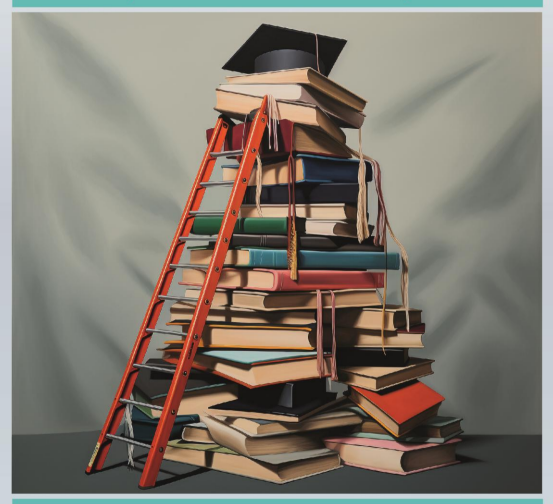






مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية ١٥٥٥،١٤١ ١٤٥٣ ٨٤ ٨٤ ١٤١،٥٥٥،١٤١ +Σ١؉χ،١٤١ ٨ +⊔٥٥،١٤١ Revue de Recherche en Sciences Humaines et Cognitives

Revue scientifique internationale à comité de lecture et à parution mensuelle



Numéro 9 - Tome 2 - Année 2 - septembre 2025 Tous droits réservés à l'éditeur et à la revue

| Dépôt Légal | ISSN      | ISSN      | N° de presse | E-mail            |
|-------------|-----------|-----------|--------------|-------------------|
|             | (Online)  | (Print)   |              |                   |
| 2024PE0032  | 3085-4857 | 3009-5581 | 07/2024      | contact@crshc.com |