# بلاغة الاستعارة في الراب المغربي من منظور المزج التصوري (أغنية "تراب رومي" لـ KOUZ1 أنموذجا)

المهدى فكرى

باحث في سلك الدكتوراه جامعة الحسن الثاني الدار البيضاء المغرب عادل خليلي

باحث في سلك الدكتوراه جامعة الحسن الثاني الدار البيضاء المغرب

بإشراف الدكتور عبد الرحمان إكيدر، أستاذ التعليم العالي - كلية اللغة العربية، جامعة القاضي عياض بمراكش

#### الملخص

نسعى في هذه المقالة البحثية إلى دراسة الاستعارة في الراب المغربي، أغنية "تراب رومي" للفنان (KOUZ1)، التي أغوذجا، من خلال نظرية المزج التصوري لجيل فوكونبي (FAUCOUNIER) ومارك تيرنر (TURNER)، التي تسلط الضوء على آليات الدمج بين الفضاءات الذهنية لتشكيل استعارات معقدة تحمل دلالات عدة، انطلاقا من الأبعاد المستضمرة في الاستعارات الموظفة، مفككين بذلك شبكة التفاعلات الذهنية والإدراكية المسؤولة عن توليد معاني ودلالات الأغنية ونمذجتها بعد ذلك، كما نروم تأويل السياقات النفسية والسوسيوثقافية التي يعكسها هذا النوع من الفن باللهجة المغربية، مركزين في هذا الجانب على كيفية تقديم هذا النوع من الفن لتصورات وتجارب جديدة تتحدى المألوف وتخاطب المتلقي بطريقة إبداعية جديدة، ونتغيا من خلال هذا الوصف والتحليل تبيان ما لأغنية التراب من قدرة على تجاوز الأساليب التقليدية للتعبير وإبداع استعارات غير مألوفة؛ موظفين أليات المزج التي تفترض أن هذه الاستعارات أنتجتها عمليات ذهنية معقدة.

#### الكلمات المفتاحية:

الاستعارة، التراب المغربي، نظرية المزج التصوري، KOUZ1، الفضاءات الذهنية، الشبكة المزجية، التكثيف التصوري.

#### الاستشهاد المرجعي بالدراسة:

خليلي، عادل. فكري، المهدي. (2025، يناير). بلاغة الاستعارة في الراب المغربي من منظور المزج التصوري (أغنية "تراب رومي" لـ KOUZ1 أنموذجا). مجلة البحث في العلوم الإنسانية والمعرفية، العدد 1، المجلد 2، السنة 2، ص 526-547.

#### مقدمة:

لطالما نظر للاستعارة على أنها مجرد أداة بلاغية تُستخدم في الشعر دون سواه، وقد سادت هذه النظرة في مختلف الثقافات بما فيها الثقافة العربية، إلا أن هذه النظرة الضيقة ستتغير خلال الربع الأخير من القرن العشرين مع بروز نظرية الاستعارة التصورية في الساحة المعرفية على يد الباحثين جورج لا كوف ( George العشرين مع بروز نظرية الاستعارة التصورية في الساحة المعرفية على يد الباحثين نحيا بها"1؛ حيث اعتبرا الاستعارة أداة أساسية للتفكير البشري تسهم في فهم الإنسان للعالم، من خلال إسقاط مجال تصوري ما في ضوء مجال تصوري آخر 2. ورغ ما أحدثته هذه النظرية من ثورة معرفية آنذاك، إلا أنها ظلت عاجزة عن مقاربة بعض الناذج من الاستعارات المعقدة، مما دفع بالباحثين: جيل فوكونيي (Gilles Fauconnier) مقاربة بعض الناذج من الاستعارات المعقدة، مما دفع بالباحثين: جيل نوكونيي (Mark Turner) ومارك تورنر (Mark Turner) إلى تقديم نظريتها حول المزج التصوري ( Mark Turner)، والتي تتغيا تفسير كيفية توليد مفاهيم ومعان إبداعية جديدة، من خلال الدمج بين فضاءات مفاهيمة مختلفة 8.

## 1. نظرية المزج التصوري

لم تنشأ نظرية المزج التصوري من محض الصدفة وإنما ظهرت استجابةً لأسئلة عميقة حول كيفية تشكّل المعاني في سياقات متنوعة؛ حيث تلعب هذه العملية دورًا أساسيًا في بناء المعنى في الحياة اليومية داخل محموعة من المجالات ، تتراوح بين الفنون والعلوم وحتى الحياة اليومية. وتركّز هذه النظرية على ديناميات المزح المفاهيمي، حيث تُظهر أن المعاني الجديدة ليست مجرد امتداد للمفاهيم السابقة، بل هي قفزة معرفية تستفيد من السياقات المعرفية والتاريخية والاجتماعية لإنتاج محتوى جديد، وتعتقد نظرية المزج التصوري أن القدرات المعرفية البشرية الحديثة إنما نشأت نشوءً كليا واحدًا، وأن محاولة تفسيرها بطريقة مجزأة لا تعطينا رؤية كاملة مادامت نشأت من زاوية تكوينية عامة على مستوى النوع البشري، كما تنشأ من زاوية تكوينية فردية...5.

527

\_

لأكوف، ج.، وجونسون، م. (2009). الاستعارات التي نحيا بها (ترجمة عبد المجيد جحفة، الطبعة الثانية). الدار البيضاء- المغرب: دار توبقال للنشر. (العمل الأصلي نُشر عام 1980).

kovecves, Zoltan. (2002). Metaphor: A practical introduction (p. 4). Oxford University Press.

د داخل الإطار النظري الموسوم باللسانيات المعرفية، تتمتع الفضاءات الذهنية والدمج المفاهيمي بمكانة استثنائية. فكما هو الحال مع النحو المعرفي للإنفاك، تعود جذورها إلى السياق التوليدي. ولكن، على غرار نظرية الاستعارات التصورية، تنأى بنفسها عن التطبيقات اللغوية المحضة، أو بالأحرى، تعيد التفاوض بشأن حدود ما يُعتبر لغوياً.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fauconnier, G., & Turner, M. (2003). Conceptual blending: Form and meaning. In *Conceptual Structure, Discourse, and Language* (p.58-57). Stanford University Press.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تورنر، م. (2011). **مدخل في نظرية المزج** (ترجمة الأزهر الزناد).كلية الآداب والفنون والإنسانيات، وحدة البحث: اللسانيات العرفنية واللغة العربية. تونس.

إن المزج التصوري لا يقتصر على الدمج البسيط بين المفاهيم، بل يشمل عملية توليد معانٍ جديدة، مما يعكس قدرة الإنسان على التفكير الإبداعي والتكيف مع السياقات المتغيرة. وقد طرح فوكونيي وتورنر مثال (هذا الجراح جزار) من أجل شرح المزج، فتمت صياغته في الجدول الآتي:

| الهدف: جراح | إسقاطات     | المصدر    |
|-------------|-------------|-----------|
| جراح        | <del></del> | جزار      |
| مبضع        | <del></del> | سكين      |
| إنسان مريض  | <del></del> | لحم حيوان |
| إجراء عملية | <del></del> | تقطيع     |

تتيح هذه الإسقاطات ربط الجزار بالجراح، والشخص بالحيوان الذي تجرى له العملية بالمشرط والسكين، ومحل الذبح بالقاعة الجراحية... ومع ذلك لا يكفي هذا التقريب بروز معنى هذه الاستعارة، فنحن مازلنا غير قادرين على استيعابها. فعلى سبيل المثال: تتغيا هذه الاستعارة التأكيد على عدم كفاءة الجراح؛ حيث يهدف هذا الأخير إلى شفاء المرضى، لكن الوسائل المستخدمة مستمدة من فضاء الجزارة، وهذا التناقض بين هدف الجراح والوسائل التي يختارها يؤدي إلى استنتاج بأن الجراح غير كفء.1

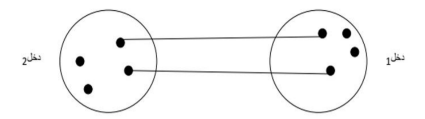
# 1.1- مكونات المزح التصوري

يقوم المزج التصوري (Conceptual Blending) لدى تورنر وفوكونيي على آلية تحليلية دقيقة تضم ثلاث مكونات رئيسة، يتم من خلالها الدمج المفهومي كالآتي:

1-1-1. الفضاءان المدخلان (Input Spaces): هما المجالان المعرفيان اللذان يتم المزج بينهما. ويتمثل كل فضاء معرفي في مجموعة من العناصر والمفاهيم التي ترتبط ببعضها البعض ضمن إطار معرفي معين. فيتم اختيار هذين الفضاءين، بناءً على ملاءمتها للموضوع أو المفهوم الذي يُراد استكشافه أو تفسيره. وكل فضاء مدخل (Input) يرتبط بالآخر عن طريق الإسقاطات كما هو موضح في الشكل التالي2:

<sup>1</sup>خليلي، عادل. (2024). من الاستعارة التصورية إلى المزج التصوري (مقال مترجم عن لياو كزينمي). مجلة أطلنتس، طنجة، المغرب، (29)، 69.

<sup>2</sup> القحطاني، م. ب. د. (2023). التحليل الاستعاري للفظ الشهادتين في ضوء نظرية المزج التصوري. مجلة الخطاب، المجلد 18 العدد 1، 71- 106. ص. 83.



الشكل 1. روابط العناصر عبر الدخلين.

فالشكل أعلاه يوضح آلية بسيطة من آليات المزج التصوري يتم بواسطتها الربط بين مدخلين (فضاءين معرفيين مختلفين) الدخل (Input 1) والدخل (Input 2) أشير إليها بدائرتين، وعناصر وسيطة أشير إليها بنقاط سوداء، وإسقاطات بين الدخلين أشير إليها بخطوط أفقية لتكوين فضاء م زجي جديد، وإلى هذا الحد فإن نظرية المزج التصوري تشبه نظرية الاستعارة التصورية، إلا أن الفرق بين الفضاءات الذهنية والمجالات، هو أن المجالات بنيات معرفية موجودة سلفا وثابتة نسبيا، بينما الفضاءات الذهنية بنيات مؤقتة تُبتكر آن القول Line-on لبناء المعنى. أ

## 2-1-1. الفضاء العام (Generic Space): هو الفضاء الذي يحتوي على السيات المشتركة بين المجالين

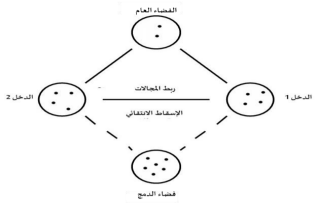
وشاء عام المناع عام المناع عام المناع عام المناع ال

المدخلين، ويهدف هذا المجال إلى استخراج الجوانب المشتركة التي تربط بين المفاهيم من فضاءات مدخلة مختلفة، وهذه السيات المشتركة تشكل الأساس الذي يتم من خلاله دمج الأفكار والعناصر المعرفية، فشبكات المزج مكونة من وحدات متعددة الفضاءات، مثل شبكات الفضاء

الذهني تماما، والفضاء الذي يعمل على بناء المعنى، وعلى مزج فضاءي الدخل، يُدعى الفضاء العام، وهو يقدم معلومات مجردة على نحو كافٍ لتصبح مشتركة بين كلا الفضاءين (الأدوار: منفذ، مستفيد، وسيلة، إلخ)

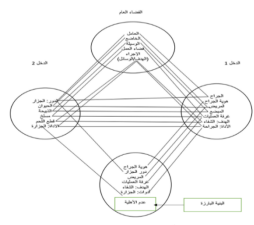
<sup>1</sup> نفسه، ص.84.

وتُربط العناصر في الفضاء العام بالنظائر في فضاءي الدخل، محفزة بذلك النظراء في فضاءي الدخل، ونوضح ذلك في الشكل الآتي1:



الشكل 3. شبكة الدمج الأساسية.

3-1-1. الفضاء المدمج (Blended Space): ويدعى أيضا بالفضاء الممزوج أو فضاء المزح، وهي بنية تحتوي على معلومات جديدة غير موجودة في فضاءي الدخل؛ حيث يأخذ المزج عناصر من الفضاءين كما هو مشار إليها بواسطة الخطوط المتقطعة، مؤديا إلى تقديم بنية إضافية تميّز المزج من الدخلين المكونين له. ونوضح ذلك في الشكل الآتي:2



الشكل 4: شبكة مزج الجراح بوصفه جزارا.

القحطاني، م. ب. د. (2023). التحليل الاستعاري للفظ الشهادتين في ضوء نظرية المزح التصوري. ص. 44.

<sup>2</sup> Fauconnier, G., & Turner, M. (2003). Conceptual blending, form and meaning. Recherches en communication, n° 19, P. 59.

إن هذا الفضاء المدمج يُنتج لنا معان مركبة، قد تكون غير موجودة في الفضاءات المدخلة الأصلية، وللتعبير عنه بشكل واضح، نعود إلى مثال (الطبيب جزار) ونضعه في شبكة الدمج في الشكل أدناه:

# 1.2- وظائف المزح التصوري في بناء الاستعارة:

تفتح نظرية المزج التصوري فضاءً جديدًا لإعادة قراءة العلاقات الدلالية في المعجم غير المشترك؛ كالتضاد والترادف والتضمن، كما تفتح فضاء رحبا لمعالجة خصيصة من أهم خصيصات الوحدة المعجمية هي خصيصة التولد، وتعلل انتظامها عندما تقترح فرضيات ذهنية تكشف عن الخلفيات المعرفية(cognitive) للتوليد المعجمي، بغض النظر عن اختلاف مستويات المعالجة وتنوعها في نظرية المزج التصوري، فإنها تقدم رؤى ثرية، تعكس القدرة التخييلية العجيبة للذهن البشري، فهي ترجع إدراكنا للعالم وفهمنا له وبناءنا المفاهيم وتمثلنا للمعاني المختلفة إلى قدراتنا في الجمع بين الأفضية المتباعدة والمزج بينها، وإعادة تركيبها على نحو يبدو عفويًا وسلسا، يسمح بتجديد الطاقة الإبداعية للذهن بفضل ما يملكه من شبكات إدماجية متنوعة متبدلة متحركة.

#### 1.3- الراب المغربي باعتباره خطابا ثقافيا واجتماعيا

ظهرت موسيقى الراب والهيب-هوب بداية من رحم المجتمع الأمريكي خلال سبعينيات القرن الماضي، خصوصا مع انتشار الحفلات الشعبية في مدينة نيويورك. كما ساهمت في ظهورها التطورات التي شهدتها الولايات المتحدة من عنصرية وعنف ومعاناة واجمها الأمريكيون من أصل أفريقي، وخاصة في الأحياء الفقيرة – المعروفة أيضًا باسم الأحياء العشوائية "ghettos". ولكن المهتم بدراسة الراب المغربي لا يجد تاريخا محددا لبدايته بسبب غياب التوثيق الفعلي والأكاديمي لمرحلة البدايات مع قلة المراجع في هذا الباب، ولكن مع ذلك فإن الرأي الغالب يرجح نهاية ثمانينات القرن الماضي باعتبارهما لحظة البزوغ الجنيني لهذا الفن في المغرب؛ حيث ظهر آنذاك بسيطا من كل النواحي الفنية والثقافية، ثم شهد مع مرور الزمن عدة تحولات في المحتوى والجماليات والوسائط وغيرها، وكان للمناخ الاجتماعي والسياسي في البلاد أثر على هذه الموسيقى ومبدعها منذ البداية وتعد موسيقي الراب المغربي على مر السنوات التي ظهر فيها أداة تعبيرية حيوية تسلط الضوء على قضايا اجتماعية وثقافية بارزة، تعبر عمّا يختلج في نفوس الشباب المغربي من غضب وألم وأمل في نفس الوقت، فقد الخول فنانو الراب في المغرب قضايا العدالة الاجتماعية والمساواة من خلال تسليط الضوء على مشكلات مثل: تعاول فنانو الراب في المغرب قضايا العدالة الاجتماعية والمساواة من خلال تسليط الضوء على مشكلات مثل:

-

<sup>1</sup> شعير ، نجلاء. (2020). نحو قراءة جديدة للمشترك في ضوء نظرية المزج المفهومي .مجلة أنساق ، م4(ع1-2)، ص 94. دار نشر جامعة قطر. 2 El-farhaoui, M'barek. (2012). Language contact and language change: A sociolinguistic study of a Moroccan youth vernacular: The case of hip hop singers (p. 6). Mohammed V University, Faculty of Letters and Human Sciences – Rabat.

<sup>3</sup> Findlen-Golden, G. (2017). Subversion and the state: Politics of Moroccan hip-hop and rap music (p. 5). SIT Graduate Institute/SIT Study Abroad, Independent Study Project (ISP) Collection.

البطالة والتفاوت الطبقي وانتهاكات حقوق الإنسان...إلخ، كما تطرقوا للأوضاع التعليمية في البلاد، علاوة على ذلك، عالجوا قضايا الشباب، حيث ناقشوا تحدياتهم اليومية مثل الإدمان والبطالة والعنف... ليعكسوا بذلك صراعهم المستمر مع ظروفهم القاسية.

وتميزت لغة الراب منذ بدايتها عن غيرها بالرمزية التي تنبع من المجتمع وتتلاقح مع ثقافات مختلفة لتنتج لغة جديدة، تخاطب خاصة فئة الشباب. فهذه الموسيقي تعيد إلى الواجمة توظيف الاستعارات باعتبارها متنفسا تعبيريا أقرب للمغني والمتلقي على حد سواء. أو يَذكر كواتني (Kautny) بعض الأساليب البلاغية التي تُستخدم بشكل شائع في الراب لنقل الرسائل :(signifyin) والتي يمكن أن تتجسد من خلال الاستعارة والتشبيه والسخرية والتلميحات...وغيرها أو والنقطة العامة التي يطرحها كروسلي (Crossley) هي أن الاستعارات الموجودة في موسيقي الراب تسلط الضوء على المعاناة الجمعية، وتساعد في تحديد وفهم المشاكل النفسية والمجتمعية التي يعاني منها أفراد المجتمع أقراد المجتمعة أو التي يعاني منها أفراد المجتمع أو المحتمدة التي يعاني منها أفراد المجتمعة أو المعانية التي يعاني منها أفراد المجتمعة أو المهاكل النفسية التي يعاني منها أفراد المجتمعة أو المعانية التي يعاني أو المعانية التي يعاني أو المعانية التي يعاني أو المعانية التي يعاني أو المعانية التي المعانية أو المعانية أو المعانية أو المعانية التي المعانية المعانية التي المعانية التي المعانية التي المعانية التي المعانية المعانية التي المعانية الم

### 1.4- تطور الراب المغربي من الكلاسيكي(Old School Rap) إلى التراب:(Trap Music)

فكما أشرنا سابقا أن الراب المغربي بدأ كلاسيكيا مع ما يسمى بالراب الكلاسيكي وبداية التسعينات في المغرب، ومع تطور الأحداث (Old School Rap) خلال ثمانيات القرن الماضي وبداية التسعينات في المغرب، ومع تطور الأحداث السياسية والاجتماعية ظهر خلال أوائل القرن الحادي والعشرين نوع يسمى بالراب الاجتماعي والسياسي (Social and Political Rap) باعتباره نوعا يناقش مواضيع المجتمع، ومن أهم مغني هذا النوع مجموعة الفناير، مسلم، لبيغ وغيرهم، وفي نفس الفترة أيضا ظهر الراب العصري (Modern Rap)، ومع حلول سنة 2010 بدأ الراب المغربي ينحو نحو تجديد إيقاعاته وأساليبه مع ما يسمى بالتراب المغربي ينحو نحو تجديد إيقاعاته وأساليبه مع ما يسمى بالتراب المغربي الحياة في الشوارع بين الحياة في الشوارع والتحديات الشخصية والنفسية، ونجد من بين أبرز الفنانين الذين برزوا مؤخرا في هذا النوع الفنان (كوزان) 4؛

<sup>1</sup> El-farhaoui (2012, p. 11)

<sup>2</sup> Kautny, O. (2015). Lyrics and flow in rap music. In J. A. Williams (Ed.) (p. 157), The Cambridge Companion to Hip-Hop. Cambridge University Press.

 $<sup>3\</sup> Crossley, S.\ (2005).\ Metaphorical\ Conceptions\ in\ Hip-Hop\ Music.\ African\ American\ Review,\ p.502.\ Retrieved\ from\ https://www.jstor.org/stable/40033689$ 

<sup>4</sup> عبد الكريم بوجمير، ابن مدينة تمارة المغربية، بدأ مسيرته الفنية الفعلية في مجال الراب سنة 2011 من خلال أغنية (مفهمتش/ لم أستوعب)، من أشهر أعماله ألبوم (PM8) مع مغني الراب (المايسترو). من هنا رسم (كوزان) لنفسه اسها في ساحة الراب بالمغرب/ وأصبح مرجعا في صنف " الهيب هوب / HIP HOP " و"RNB والتراب المغربي"، على مستوى الموسيقى والكتابة، وتعد أغنية "تراب رومي" أيقونة ألبومه الأخير " المرحلة الزرقاء" المستوحاة من أعمال الفنان بابلو بيكاسو.

الذي سنجعل أيقونة ألبومه الأخير "تراب رومي" مدونة اشتغالنا التطبيقي وفق المزج التصوري، بغية التطرق إلى الأسباب والإيعازات التي وظف فيها كوزان هذه التجربة الفريدة.

## على سبيل التقديم:

لا تخل الأغاني في مجال الراب من الاستعارات في عدة أبعاد ومستويات، يعبر بها الفنان عن جوانب مختلفة من كينونته، سواء في علاقته مع ذاته أو مع الغير، وكثيرا من نجد أن الفنانين المتقاسمين لساحة الراب، يبرزونها في أغانيهم على أنها "ساحة حرب"، أو ساحة معركة الاستعارات، فإذا كان الشعراء قديما يتعاطون من القريض الهجاء، فإن المغنيين في الراب يوظفون "لكلاش/ CLASH"، إذ يمكن أن يندرج في خانة الهجاء بين الفنانين الذين يتبارزون بالاستعارات، التي هي سلاحهم الفتاك لضرب الخصوم والسيطرة على الساحة الفنية في هذا المجال، إلا أننا في هذه الأغنية، سنصب تركيزنا على استكناه مختلف الاستعارات في الأغنية ورفع الحجاب عن مضمراتها ودلالاتها، والأساليب التي يوظفها صاحب الأغنية لإيصال انفعالاته، وكيف يتمثل العالم عبر الاستعارات؟

ونسعى من خلال هذه الدراسة المعرفية لأغنية "تراب رومي" لـ (Kouz1) ختراق الجهاز المفاهيمي لإبراز المضامين المستضمرة التي يبتغي المغني من الجمهور التفاعل معها. واستكناه ما يوظفه الفنانون من تبات استعارية، من خلال المنوال الاستعاري والسياقات المتحكمة في هذا الاستعال، ومدى مساهمة المزج بين المألوف والمتخيل في البناء الدلالي المنصِّد لأغنية "التراب"، عبر نمذجة الشبكات الفضائية المتحكمة في هذه العلاقات التصورية في الأغنية.

## 2. الاستعارة وتياتها في أغنية "تراب رومي"

## 2-1. استعارة الحزن حمولة:

"مشيت ف طريقي وهمي باقي شايلو في راسي مزال غارق فيه الماضي كلو جراح، وقتاش نرتاح من ثقل اللّي ف كتافي ما خليت فين كنبات ليالي، تابع روحي غدا فين ومالي حتاكفيل"

إذا ما تأملنا في هذا المقطع من الأغنية، يحكي (كوزان) عن رحلة الحياة، حيث يمشي فيها الإنسان حاملاً همومه وأحزانه، ويظل هم الماضي كأنه ظل لا يفارقه. "مشيت ف طريقي"، لكنه يجد نفسه غارقًا في ذكرياته، تلك الجراح والآلام التي تركت ندوبا على ذكرياته، وفي كل فرصة يستعد للنهوض، يجد ثقلا جاثما على كتفيه، "ما خليت فين كنبات ليالي"، يستشعر بطء الليل الذي رافق حزنه وأفكاره، هي نفسها التجربة التي عاشها امرؤ القيس وهو يتأمل في قسوة الليل وأوجاعه، مرخيا ستار السعادة على فؤاده:

أَلَا أَيُّنَا اللَّيلُ الطُّويلُ أَلَا الْجَلِي بُصُبْحِ ومَا الإصِباحُ فِيكَ بَأَمثَلِ 1

وهي محاولة للتخلص من هذا الشجن، يتبع خطوات نفسه المتردة، متسائلا عما يحمله له المستقبل، يحاول إيجاد مخرج من هذا النفق المظلم، مستعيرا للنفس صفات الشخص الفضولي والمتمرد الذي يبحث عن شيء معين، عن ضوء يخلصه من رحلة الروح في دهاليز الليل "غادا فين"، ويخاطبها، سائلا إياها عن وجمتها دون إجابة، والتيه والوحدة كفيلان بأن يقودانه إلى حافة الجنون، إن لم يجد ذلك النور المتجلي "كفيلًا" له في هذه الرحلة.

## 2-2. استعارتا الليل عدو والأفكار رسائل:

"كيطيح الليل عوتاني كعما جا النوم ميسجات فراسي، كيجيو ويقولوا: وقتاش غتبدل هاد العيشة وْحتى الظروف؟ شحال قدّاك تخبّا؟ ما ينفعك هروب"

تنجلي بين ثنايا هذا المقطع الغنائي استعارتان رئيستان، تعكسان عمق المعاناة النفسية والصراع الداخلي الذي يعشيه (كوزان)، حيث يتم تصوير الليل باعتباره خصا أو عائقا يكبح الراحة والسلام النفسي، يرتبط معه حلول الليل بحالة من القلق والأرق، وهذا التوصيف يجعل الليل أكثر من مجرد وقت، بل يحوله إلى سياق زمني يحمل ثقل المعاناة، وكأن الظلام يفتح أبواب التفكير والهموم. فالليل ليس هنا غيابا لنور الصبح، بل هو حضور قصري للضغط النفسي والاضطراب الداخلي، "فنحن نتصور الزمن عبارة عن صيرورة من اللحظات ترد بشكل متباين ومختلف من حيث المدة والفترة"، وفي الاستعارة الثانية استعار الفنان (كوزان) الحياة للرسائل، دلالة على طغيان التفكير السلبي على حياته، أبدع عبر هذا المزج بين الرسائل والأفكار كيانات منفصلة، ولكنها ماكثة في عقله، تملي عليه واقعًا قاسيًا، مما يُبرز الشعور بالتقوقع النفسي. وبينها يتكرر هذا الحوار مع أفكاره، فإنها تدفعه إلى التساؤل عن جدوى التملص والهروب من الواقع وعن إمكانية التغيير في ظل الخور في الصعبة. وتتكامل هاتان الاستعارتان لتصوير عالم داخلي مليء بالاضطراب، يصبح معها الزمن والأفكار عاملين معاكسين يزيدان من ثقل المعاناة يعكسان مأساوية التجربة الإنسانية.

 <sup>1</sup> محمد بن محمد بن علي الجوزي (عبد الرحمان)، كتاب شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات - قصيدة امرئ القيس بن حجر، ص77.
 2 حسني (عبد الكبير)، تأويلية بنية الزمن: الكتلة والمعدود، تحليل دلالي مقارن، من أعمال الندوة الدولية الخامسة المهداة إلى أحمد غاليم: اللسانيات العربية المقارنة، منشورات جامعة ابن طفيل، رؤى برانت، سلا، 2024، ص،148.

#### 2-3 استعارات الحياة والحيرة والحظ اتجاهات:

"...قلبي أنا فحيرة كل نهار حتى اللي ذقتو من يديهم طُعمو مار حتى اللي ذقتو من يديهم طُعمو مار (C'est vrai) شي حوايج بغاوهم ليا لقدار يا زهري، قول ليا فين، أنا نجيك؟ وخا تكون بعيد عليا، أنا غانجي طاير غير ما نزيدش نهار آخر هاكا طايش كنطلع درجة اليوم، وغدا طايج". 1

يصور (كوزان) في هذا المقطع الحيرة كحالة من التيه في مكان مظلم أو مجهول" قلبي أنا في حيرة كل نهار"، حيث يفقد الشخص بوصلته ووجمته. هذا المزج بين سبات عضو حيوي وتمثلات نفسية مثل شعور داخلي، كأنه واقع ملموس ينتابه بشكل متواصل، لأن الإحساس بالضياع يثقل الأفئدة، فالحيرة هنا تعكس عدم الاستقرار النفسي والعجز عن اتخاذ قرارات واضحة في مواجمة الحياة. إنه مزج استعاري يبرز التوتر الداخلي الناتج عن فقدان الوجمة والتردد المستمر، وتصبح الحيانة طعا مرا غير مستساغ، وتتجسد من خلالها الحياة كأنها درج يحتم على الفرد صعوده خطوة خطوة، لكنه يسقط مرارًا عند كل محاولة للتقدم، يتوارى خلف هذا المزج معاناة سيزيف نحو الصعود، إذ تُبرز هذه الاستعارات الطبيعة المتقلبة للحياة؛ حيث يتطلب خلف هذا المزج معاناة سيزيف نحو الصعود، إذ تُبرز هذه الاستعارات الطبيعة المتقلبة للحياة؛ حيث يتطلب التقدم جمدًا كبيرًا، لكن السقوط أمر لا مفر منه، بينما يُمثل الصعود الأمل والطموح، ويرمز السقوط إلى الإخفاقات التي تُعيد الإنسان إلى نقطة البداية، وهذه الصورة تعكس الصراع اليومي بين السعي لتحقيق الأفضل وبين قوة الظروف التي تعيق تحقيق الأهداف، إذ تصبح معها الحياة معركة متواصلة، مليئة بالتحديات والتقليات.

## 2-4. استعارات الفشل ظلام والنجاح نور

"كل ليل أناكل الليل، نفكر مُليت أمي معايا كَثْدعي مْلي كَتْصلي وأمنيتي نُولي سْطَار، وما عمري نْنسى اللي وقفوا معايا هما اللولين

لاطلاع على مقاطع الأغنية، عد إلى الملحق في آخر المقال، أو الرابط الآتي عبر اليوتيوب:

حالي هو حالي، جامي نبان عليك أنا بحالك، وأنتا بحالي وعارف باللي آلاف كيشمعني وكيحسو بيا حيت عايشين كيف حالي"

إطباق المشاعر السلبية مسترسلة على صدر الفنان في هذا المقطع، مشبها إياها بظلام داخلي يتكاثف خلال الليل، يتجلى التفكير فيه مصاحبا للضياع في متاهة من القلق والتساؤلات، فليس الليل هنا مجرد وقت طبيعي، بل فضاء نفسي يفتح أبوابه لكل الهموم المخفية أ، وحضور دعم الأم الذي توفره للابن، حاضر خلال دعائها، إذ يُبرز معه شعورا بالأمان والتفاؤل، مستعيرا الدعاء والنجوم من الصعود، وكأنه شعاع ينير طريق الانعتاق من هذا الظلام الداخلي الذي يجثم على أنفاسه. واستعارة الظلام لتلك المشاعر المخفية تُشبه قناعًا يحجب الألم والأوجاع عن الآخرين، لكنها تستمر في التأثير على الروح، مما يجعل الصراع الداخلي حاضرًا، له سيرورة موازية للزمن النفسي.

### 2-5. استعارة الحياة بحر عميق:

تضمنت العبارة ": ف هاكا بحرك، ما بغيت نبقى عايم" صورة الحياة، تجسد ذلك البحر الشاسع المليء بالتقلبات والمجهول، وهذا البحر المتقلب لا يسعف نجاة العائم من أمواجه؛ حيث يصبح أمام قوى أكبر منه، هو ذلك التيار الاجتماعي المضاد الذي ينخر الروح، ويعكس حالة التيه التي نعيشها كما أراد (كوزان) إيصالها للجمهور، وتبرز هذه الحالة في "المرحلة الزرقاء" (The Blue Phase)، التي خبرها الرسام "فان خوخ" في فترة الاكتئاب، وتقوقعه في المرحلة الزرقاء الأشهر في لوحاته، و لم تشتهر أعمال هذه المرحلة إلا بعد موت "فان خوخ"، وهو الذي دفع (كوزان) إلى توظيف استعارة البحر إحالة على زرقته، إذ يبرز هذا المزج أن بنينة الاستعارات عملية معقدة، لا يستطيع الإسقاط الاستعاري وحده أن يبرز عناصرها المفاهيمية، بل بنينة الاستعارات عملية واجتماعية وثقافية في عملية المزج، عبر إسقاطات انتقائية ذهنية.

# 2-6. استعارة: "العذاب طعام " و "الدنيا قطار "

"كل نهار أناكل ليل ذقت لمرار ذقت لويل،

<sup>1ٍ</sup> ذا كانت العربية تعبر عن الزمن من زاوية وجود تصورات ثمانية أساسية (المدة، اللحظة، المصفوفة، المنفذ، نظام القياس الزمني، البضاعة، الورود، الحدث)، فإن ذلك يشكل خاصية مميزة للعربية بالمقارنة مع لغات أخرى، هي خاصية مميزة لكنها ليست ببعد متفرد، بل يمكن أن تتقاطع في ذلك مع لغات أخرى لها التصور نفسه حول الزمن، ويمكن أن يكون العكس طبعا. ينظر: حسني (عبد الكبير)، تأويلية بنية الزمن: الكتلة والمعدود، تحليل دلالي مقارن، من أعمال الندوة الدولية الخامسة المهداة إلى أحمد غاليم: اللسانيات العربية المقارنة.

لا فرار، لا سبيل، لا شراب لا حريم وخاء مريض راه سليم وخا قلبي حزين نعيا نقول تأويل يادنيا غادا بي وين؟"

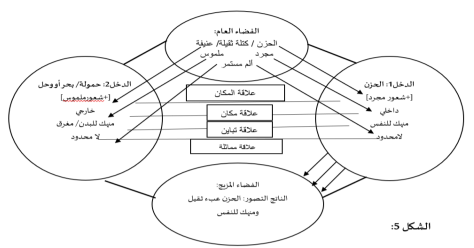
إن المعاناة التي نتجرعها، قد نتصورها باعتبارها وجبة مُرة أو طعام مسما: "ذقت لمرار، ذقت لويل"، وتُقدَّم المعاناة كشيء يُستهاك رغبًا عن عنا، مما يصاحب الإحساس بالقهر والاختناق من واقع معيش، يجعلها ملموسة وقابلة للتذوق، وكأن الألم يتحول إلى تجربة حسية مستمرة ومتذوقة، وهذه الاستعارة تعزز الشعور بأن الحزن ليس شيئًا يمكن الهروب منه، بل هو جزء لا يتجزأ من الحياة التي نعيشها كما يتصورها الفنان، ومن هنا تأتي التساؤلات عن هذا الكم الهائل من الألم: "يا دنيا غادا بي وين؟". وكأن الحياة قطار يتخذ مسارا بلا محطة، يجبر الإنسان على المضي قدمًا دون سيطرة على الاتجاه، إذ تعبر الاستعارة التي وظفت عن فقدان التحكم والشعور بالعجز أمام المصير، وحركة الدنيا المستمرة تضفي شعورًا بالتيه والارتباك، كأن المعاناة رحلة متواصلة، تضفى نوعا من العمق لليأس والضياع الذي يعيشه الفنان، ينتج عنها فقدان الوجهة.

## 3. الشبكة المزجية في أغنية "تراب رومي"

بعد القراءة الاستكشافية لأهم الاستعارة المنضدة في الأغنية، سنحاول أن ننتخب منها بعض النهاذج الاستعارية من أجل الكشف عن النسق التصوري المرتبط بعملية بناء التصور الاستعاري في الأغنية، وبما أن بحثنا ينصب حول الاستعارات التي شكلت دلالات الأغنية، فإننا سنحاول الاقتصار على أهم الاستعارات التي تبئر أبيات الأغنية باعتبارها مفتاح المزج أ باعتهاد عناصر عملية المزج ؛ حيث سنركز في ثنايا هذه النهاذج التطبيقية على إطار وصفي - تحليلي، ونختتم دراستنا بتفسير هذه النهاذج المنتقاة، معتمدين على المعجم المتحكم في عملية المزج وفضاءاته الذهنية، والسياقات المتحكمة في العلاقات التصورية المؤثثة لاستعارات "التراب رومي".

<sup>1</sup> مفتاح المزج هي العلاقة التصورية المركزية المسؤولة عنة انتداب أدخال الشبكة، (ينظر أميرة غانم، المزج التصوري وتطبيقاتها في العربية، ص159).

3-1. فضاء الحزن أحمال وبحر عميق "همي باقي شايلو فراسي، مازال غارق فيه"



ينتمي الدخلان الاستعاريان 1 و2 في الشبكة الفضائية 5 إلى إطارين تصوريين مختلفين، تُنصَّد في كل منها، ضمن قوالب في جمازنا التصوري المتمثل في دخل أول معنوي، وهو الشعور بالحزن، والدخل الثاني محسوس، متجسد في الحمولة والكتلة، ووفقا لهذين الإطارين، وبناء على علاقة المكان باعتبارها مفتاحا للمزج، تتم عملية تشكل البنينة الطبولوجية لهذين الفضاءين الاستعاريين في عملية المزج عبر علاقات تتسم إما بالتباين أو التاثل؛ حيث يرتبط العذاب والقهر النفسي في الدخل (1) بالإنهاك النفسي، وفي الدخل(2)، باعتباره فضاء محسوسا يدمج في الفضاء العام مع الدخل المجرد، الذي تتظافر فيه الوسيات الدلالية للحزن والعزلة، لتعبر عنها الكتلة، ومقاومة الاكتئاب وعدم الاستسلام للفشل بمواجمة عنف البحر وخطورة أمواجه التي تكسر مقاومة العائم فيها، إذ يتشكل التجانس بين فضاء الحزن بما يستلزمه من أحاسيس وعواطف داخلية من حزن وسكون وجمود، وبين فضاء مادي متجسد في البحر والوحل معا، بما يستلزمه من غدر وخيانة، إذ يعكس هذا المقطع: "وهمي باقي شايلو في راسي" تجربة نفسية مريرة للفنان، تتعلق بتحكم الأفكار وضائية، إذ يعكس هذا المقطع: "وهمي باقي شايلو في راسي" تجربة نفسية مريرة للفنان، تتعلق بتحكم الأفكار السلبية بأنفاسه، كأنه يحملها على كتفيه؛ حيث تنفلت هذه الأخيرة من النفس إلى الكتفين لتجسيد هذا السلبية بأنفاسه، كأنه يحملها على كتفيه؛ حيث تنفلت هذه الأخيرة من النفس إلى الكتفين لتجسيد هذا

538

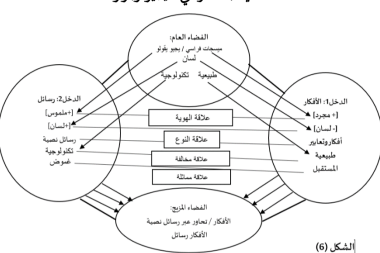
.

<sup>1</sup> المقصود بالبنية الطبولوجية: مجموع العلاقات المشكلة للأدخال فيما بينها، وفق علاقات استبدالية وتوليفية داخل بنية الشبكة المزجية المفهومية، ينظر لمزيد من التعمق: . 327-328 Fauconnier and turner, the way we think,

<sup>2</sup>علاقة التباين (Disanalogy)هي الوجه المقابل لعلاقة الماثلة (analogy)، فكل تجاربنا لا تقبل الحسية تشهد بأننا لا نقبل رؤية التباين خارج إطار الماثلة، وهو ما تؤكده الاختبارات السلوكية العصبية التي تثبت أننا لا نرى الفرق بين الختلفين اختلافا كليا، ولا نرى التباين بين الشيئين إلا من خلال ما نتصوره من تماثل ضمني، ولو طفيف، بينها.

الشعور وتسويغ قوته السالبة، كما تشير عبارة "مزال غارق فيه" إلى فقدان السيطرة والعجز عن الخروج من هذه الحالة، مستعيرا جبروت البحر وأمواجه، ليشاطرنا العجز الذي يسكنه، وهي فترة زرقاء يشاطر فيها فان خوخ، هي فترة الاكتئاب وفقدان الشغف والدفقة الشعورية

#### 2-3. فضاء الأفكار رسائل نصية:



"میسجات فراسی، کیجیو ویقولوا"

في الفضاء المزيج لشبكة المزج في الشكل (6) أعلاه، تتظافر علاقة المعاناة الجامعة بين نفسية الفنان وتعبيره عن هذه المعاناة، بين الأفكار في فضاء مجرد، والرسائل في الفضاء المستعار منه، وهو العالم المادي الذي يتوسل به فنانو الراب لإبداع لم يكن معهودا في جمازنا المفاهيمي، ومن خلال إيجاد توافقات بين دخلين، رغم تباعد السيات الدلالية، لكن استطاع كوزان توليد استعارات معبرة وغاية في الجمالية، تصل إلى قلب المتلقي، يبتغي من خلالها التعبير عن سطوة الأفكار، من خلال مونولوغ داخلي صحبة أفكاره يستهدينا إلى حبكة سردية نظم خيوطها عبر زمن تعاقبي، انطلقت معه الحكاية من مشهد يصور لنا عودته في عزلته إلى الماضي، لنبش جراح الغدر والخيانة وسرقة بعض من أعماله، والتي كانت سببا في دخوله المرحلة الزرقاء 2،

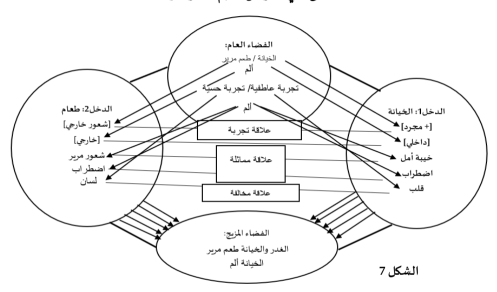
<sup>1</sup> يُعرفها لا يكوف وجونسون (1980) بأنها "الوحدات البنيوية الأساسية التي تشكل المفاهيم، حيث ترتبط مباشرة بالتجربة الحسية والجسدية للإنسان، وتُظهر كيفية تصنيف وتجريد العالم المحيط بنا من خلال اللغة (Lakoff) " (Lakoff & Johnson, Metaphors We Live By, p. 56).

<sup>2</sup> نجد في صور ألبوم " تراب رومي" طغيان لوحات بابلو بيكاسو، وخصوصا ماكان يرسمه في مرحلة عزلته واكتئابه، وهي المرحلة الموسومة بالفترة الزرقاء، أو مرحلة الإكتئاب؛ مما يعزز فرضية استلهام (كوزان) لهذه التجربة في ألبومه، ليوصل إلى الجمهور أن المعاناة هي الدافع الأول للنهوض من جديد.

لكن الأفكار الإيجابية سرعان ما تزوره ليلا لتحثه على النهوض والكتابة من جديد، إذ يمكن أن يتولد الإبداع من المعاناة.

#### 3-3. استعارة الخيانة مذاق مر

"قلبي أنا فحيرة كل نهار" "حتى اللي ذقتو من يديهم طُعمو مار"



تبين الشبكة المزجية (7) أن عملية المزج بين (الخيانة والطعام)، والمستمد من المثال الذي يعلو الشبكة يختزل ألما داخليا، عبر عنه (كوزان) بتجربة مذاق طعم مرير، في تعبير استعاري بديع، ساهمت علاقة التجربة بين الدخلين في إبداع هذا المزج المعبّر، محدثا ترابطا بين الحيرة ومذاق طعم غير مستساغ، وما يستلزمه الدخل الأول من شعور نفسي مؤلم مع الدخل الثاني من تواتر الشعور بتجربة شيء ما، واضطرابات ترافق تجربة الحيرة من أسئلة وغموض أو مرارة، تتحصل عبر تجربة طعام معين غير مرغوب فيه، ووفقا لعلاقة الماثلة بين الدخلين، يترتب عن هذا المزج تكثيف معاني الحيرة وما تختزله من غدر وخيانة، إذ تتحول علاقة التجربة الجامعة بين فضاء الحيرة (الخيانة) وفضاء الطعام (مرير / حار) إلى علاقة الأحدية (uniqueness)1، فالشعور

<sup>1</sup> علاقة الأحدّية (Uniqueness) هي العلاقة التصورية التي تسمح بإخراج المتعدد في لبوس الفرد الأحد، فمتى اجتمع في الفضاء المزيج عنصران متمايزان، تجمعها علاقة حيوية ما، ولم يحتج المعالج إلا لأحدها، لجأ إلى عملية التكثيف إلى الأحدية، ونزعم أنها " العلاقة التصورية التي أفرزت على المستوى الذهني القدرة العرفانية على تنظيم الموجودات في الكون تنظيا مقوليا، وأفرزت على المستوى اللغوي المقولات الصرفية القائمة على اكتناز ما لا نهاية له من المدركات الحسية والذهنية في نماذج قليلة متكررة"، (للمزيد، أنظر غنيم أميرة، المزج التصور، ص243)

الذي يرافق الحيرة، هو نفسه الشعور الذي يشعر به المرء بعد تجربة مذاق معين؛ حيث يمكن تأويل هذا الحدث ضمن سياق هذه العلاقة التي تجمع بين الحيرة والمرارة. ففي قصة آدم، يتداخل الطعم المُرّ الذي تذوّقه مع الشعور العميق بالندم والخيانة، إذ لا يُعدّ العلقم مجرد طعام ذي نكهة مريرة، بل رمزًا مكثفًا للألم النفسي الناتج عن غدر وخيانة الغير، والمؤدي إلى العصيان والانحراف عن الوصية الإلهية، ويتكاثف هذا التصوّر مع ما أبدعه كوزان، حينا وظف تجربة مذاق طعام مرير كأنه شعور مضمِر للخيانة والغدر، مبرزًا علاقة ترابطية تجعل من الشعور بالحيرة انعكاسًا مباشراً لما يختزله الطعم المُرّ من ألم واضطراب. وبذلك، تتكتف معاني الخيانة والحيرة في إطار استعاري مُحكم؛ حيث يُحوِّل التداخل بين الفضاء النفسي (الخيانة) والفضاء الحسي (المرارة) التجربة الإنسانية إلى علاقة اندماجية واحدة، تُعتق الوعي بالشعور الإنساني المعقّد.

أتاح هذا المزح الذي استعار فيه الفنان ما نتج عن مرارة الطعام إلى ما ترتب عن الغدر والحيانة من ألم وحيرة تعتصر النفس البشرية، انتقال علاقة تجربة شعور وإحساس ما إلى علاقة الخاصية، فرغم غياب المقابل الموضوعي للمجال الديني، وغياب التصور الموضوعي الدال عليه، إلا إنه يربط تصوريا بالطعام المرّ، وتكثّف علاقة التجربة إلى الخاصية عند الانتقال إلى الفضاء المزيج؛ حيث ينفرد العلقم بإطاره الناظم للمكيدة (مكيدة الشيطان لآدم)، والغدر والعقاب (ارتباط الطعم بمذاق الغدر)، مما ينتج عنه علاقة تكثيف الأجزاء غير المفيدة من البنية التصورية (قصة الخروج من الجنة)، ذلك أن الفضاء المزيج إذ يجتلب إليه إطار الطعام الناظم لفضاء المرارة، إنما يربط الغدر والخيانة بقصة دينية متوارية خلف فضاء الدخل (2)، ويتولى كل من التكثيف والإسقاط الموسع عير مستساغ، ويسقط القصة الدينية، وبذلك يتخلق معنى جديدا من خلال وسائط مفتاح المزج (الألم/ شعور غير مستساغ/ شعور مرير/ ألم / تجربة مؤلمة/ القلب)، كان لشعور المرارة دور في إسقاط الوسيط (العلقم).

# 4. جدول: إدراك العملية التصورية في "أغنية تراب رومي"

| الفضاء المزيج                                 | الفضاء عام                               | الدخل2<br>(الفضاء الهدف) | الدخل1<br>(الفضاء المصدر) | الاستعارة                                  |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|--------------------------------------------|
| الشهرة مسار طويل<br>وشاق                      | الطريق كرمز<br>للنجاح                    | المسار                   | الشهرة                    | مشيت فطريقي                                |
| المعاناة حمل ثقيل،<br>يغرق صاحبه في<br>الألم. | العقل حامل<br>للأعباء<br>الدنيا بحر عميق | أفقال                    | الهم                      | همي باقي شايلو<br>فراسي، مازال<br>غارق فيه |

| الفضاء المزيج                                        | الفضاء عام                                        | الدخل2<br>(الفضاء الهدف) | الدخل1<br>(الفضاء المصدر) | الاستعارة                                                       |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| الأوجاع تمتد مع<br>الزمن، والذاكرة<br>تتكفل بذلك.    | الزمن وعاء<br>الأوجاع                             | الجراح                   | الماضي                    | الماضي كلو جراح                                                 |
| الهم ثقل على<br>الشخص.                               | الهم يصور كأنه<br>حمل مرهق                        | ثقل                      | الهم                      | وقتاش نرتاح من<br>الثقل لي ف<br>كتافي؟                          |
| التيه وعدم اليقين<br>ظلمة تعكس<br>غموض الوجمة.       | الروح المريضة<br>تتيه في ظلام<br>النفس            | الليل                    | الروح                     | مخليت فين<br>كنبات ليالي، تابع<br>روحي غادا فين؟                |
| الأفكار رسائل نصية                                   | الأفكار تحاور<br>العقل وترسل<br>خطابات            | المساجات (رسائل)         | الأفكار                   | مساجات فراسي<br>كيجيو يقولو                                     |
| الزمن الضيق عدو<br>النجاح                            | الزمن يصور كأنه<br>عامل معاكس في<br>رواية الأغنية | عدو                      | الزمن                     | لتعطلت حيث<br>الوقت لي ضدي                                      |
| الحيرة تجربة مريرة<br>ومؤلمة ومنهكة<br>للنفس البشرية | تصویر الحیرة کأنها<br>تجربة مذاق مریر             | طعام                     | الحيرة                    | قلبي أنا في حيرة<br>كل نهار<br>حتى لي ذقتو من<br>يديهم طعمو مار |
| ملاحقة الحظ<br>والطيران إليه أمر لا<br>مفر منه       | الحظ على أنه<br>كائن طائر في<br>مكان عال          | كائن طائر                | الحظ                      | يا زهري قولي<br>فين أنا ينجيك¹                                  |

١ نسوغ في بعض الأحيان تمثلاتنا وتجاربنا عن العجز وقلة الحيلة باستعارات معينة، إذ نضفي عليها صبغة زمانية أو مكانية أو حريبة لبنينتها عبر المزج التصوري، حتى في التراث العربي كان الشعراء يقصدون وادي عبقر، بعد عجزهم عن نظم القريض ليجددوا الولاء مع شياطين الشعر، ويجددون بذلك دفقتهم الشعورية، إذ تمكن علاقة التمثيل (REPRESENATION) هذه، الربط بين الكيان والأنموذج؛ حيث يسمح الجزء الظاهر للوعي من هذا التمثيل ببناء عالم من التمثلات من خلال فضاءات مزجية تقوم على المحاكاة.

| الفضاء المزيج                                                                                         | الفضاء عام                                                                                | الدخل2<br>(الفضاء الهدف) | الدخل1<br>(الفضاء المصدر) | الاستعارة                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| الحياة متأرجحة بين<br>النجاح والفشل                                                                   | الصعود مسار نحو<br>النجاح؛ السقوط<br>وقوع في الفشل.                                       | الصعود/السقوط            |                           | كنطلع درجة<br>ليوم، غدا راني<br>طايح                               |
| الدنیا بحر منهك لمن<br>یرکب أموجه                                                                     | تصوير الدنيا كبحر<br>هائج ينهك العائم<br>فيه.                                             | البحر                    | الدنيا                    | ليام لي عطلاتني<br>واهيا ليام<br>لهكا في بحرك<br>مبغيتش نبقا عاييم |
| الأذية من الأصدقاء<br>شعور مؤلم، يدفع<br>صاحبه للعزلة<br>والفردانية والتخلي<br>عن العلاقات<br>السامة. | تسويغ أفعال<br>الاخرين مرهق،<br>الأصدقاء كأنهم<br>طعام محبوب<br>يصبح مكروها<br>بعد الغدر. | شراب/ الطعام             | تسويغ الأفعال/ التخلي     | شرحت وشحفت،<br>كليت وعفت                                           |
| هناك من يستغل<br>الفرص ويركب على<br>الموجة ليحقق<br>الشهرة، تحت غطاء<br>الغاية تبرر الوسيلة.          | الموج كأنه رمز<br>للنذالة                                                                 | الموجة                   | الفرص                     | معمري من فوق<br>شي موجة لا<br>ركبت                                 |
| الانتقال من الظلام<br>إلى السطوع<br>والتلألؤ                                                          | الشهر سطوع<br>وتألق                                                                       | نجوم                     | الشهرة                    | أمنيتي نولي<br>سطار                                                |
| التناقض الجدلي بين<br>المظاهر الخارجية<br>والمعاناة الداخلية.                                         | الابتسامة غطاء<br>للألم النفسي.                                                           | من برا/ لداخل            | الابتسامة<br>الحزن        | حن علينا يا<br>العالي آه<br>كنضحك من برا،<br>ولداخل كاعي آه        |

#### خاتمة:

سعينا في هذا البحث إلى محاولة الكشف عن الآليات التصورية المزجية الكامنة في أغاني الراب المغربي، وخصوصا ما يوسم به «التراب" من خلال الاشتغال على نموذج تطبيقي، عبر انتخابنا لأغنية (كوزان) الموسومة به «تراب رومي". وليست غايتنا من الوصف والتحليل الوقوف على الاستعارات المستضمرة في الأغنية فقط، بقدر ما هو نفاذ إلى النسق الذهني لصاحب الأغنية آن الإبداع، وكأننا بهذا الوصف والتحليل أقمنا مخبرا افتراضيا في ذهن الفنان وهو يبدع هذه الكلمات، ويربط الواقع بالمتخيل، خصوصا وأن العملية التصورية هي عملية تخييلية كما سبق وأشرنا، ورغم أن المبدع لا يفطن إلى هذه العملية الذهنية، إلا أنها تبقى إجراء معرفيا بالغ التعقيد، وقد خلصنا بعد هذا العرض التطبيقي إلى النتائج الآتية:

1. يُبرز تحليل الأغنية وفق نظرية المزج التصوري عمق التجربة الإنسانية عبر استعارات تجمع بين الحسي والمجرد. استعارة "شايل همي في راسي" تجعل المعاناة ملموسة كعبء ثقيل، بينا تصوير الطريق كرحلة مستمرة يرمز إلى صراعات الحياة اليومية والسعي الدائم نحو الراحة، وصراع الأمل واليأس الذي يظهر في المزج بين السقوط والنهوض كرمز للتحديات المتكررة، حيث تُجسَّد الظروف كفاعل خفي يحتبر قدرة الشخص على المثابرة والصمود.

2. تُعد نظرية المزج من أكثر النظريات كفاءة في الكشف عن الاستعارات المعقدة والفضاءات المتصورة المستترة خلف الشبكة المزجية. تُظهر هذه النظرية كيف تتشكل المعاني عبر تفاعل فضاءات متعددة؛ حيث تمزج بين الملموس والمجرد لتنتج صورًا إبداعية تعكس تعقيد التجربة الإنسانية، وتتميز النظرية بقدرتها على تتبع الروابط الموضوعية التي تربط بين مكونات المزج، من خلال تحليل الخلفيات والسياقات التي تتحكم في الإبداع ودوافعه.

3. تتيح نظرية المزج التصوري، عكس النظرية المعرفية التقليدية (TMC)، فحص العمليات الديناميكية التي تجمع بين الفضاءات الإدراكية المختلفة، مثل فضاء التجربة اليومية وفضاء الرموز الثقافية، ومن خلال هذا التفاعل، يكشف التحليل عن طبقات من المعاني المستترة، مما يتيح فهمًا أعمق للأعمال الفنية بوصفها نتاجًا لترابط سياقات معقدة وشبكات ذهنية متشابكة.

4. الفضاءات الذهنية التي تكشفها آليات المزج التصوري ليست مجرد بني ثابتة، بل ديناميات نشطة تتفاعل بفعل السياقات الثقافية والاجتماعية والنفسية؛ حيث يمكن فهم استعارة مثل "حمل الهم على الكتفين" كأنه دمج بين فضاء الألم الجسدي وفضاء المعاناة النفسية، معتمدًا على روابط ثقافية، تفترض من خلالها أن

الهموم تتجسد كعبء مادي، وهذه القدرة على المزج بين التجارب المختلفة تمكّن نظرية المزج التصوري من تقديم رؤية شاملة للإبداع الفني، بوصفه انعكاسًا لتشابك العوامل الذاتية والموضوعية.

5. لا تعنى النظرية بالمعاني الناتجة، بل تركز على البنى الإبداعية التي تُمكّن الفنان من تجاوز القيود التقليدية للغة. وتتكفل التكثيفات الدلالية والروابط الموضوعية في تفسر كيف تنشأ الأفكار الجديدة من خلال الجمع بين المألوف وغير المألوف وهكذا، يصبح الإبداع في مجال التراب فضاء تأويليا للقضايا المختلفة، مما يعزز مكانة المزح التصوري كأداة تحليلية متفوقة للكشف عن التعقيد الكامن وراء الإبداع.

# لائحة المصادر والمراجع

#### المراجع باللغة العربية

- تورنر، مارك .(2011) .مدخل في نظرية المزج (ترجمة الأزهر الزناد). كلية الآداب والفنون والإنسانيات، وحدة البحث: اللسانيات العرفنية واللغة العربية. تونس.
- الجوزي، عبد الرحمان بن محمد بن علي .شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات قصيدة امرئ القيس بن حجر.
- حسني، عبد الكبير .(2024) .تأويلية بنية الزمن: الكتلة والمعدود، تحليل دلالي مقارن .من أعمال الندوة الدولية الخامسة المهداة إلى أحمد غاليم: اللسانيات العربية المقارنة، منشورات جامعة ابن طفيل، رؤى يرانت، سلا.
- خليلي، عادل .(2024) من الاستعارة التصورية إلى المزج التصوري (مقال مترجم عن لياو كزينمي). مجلة أطلنتس، طنجة، المغرب، العدد 29.
- شعير، نجلاء .(2020) .نحو قراءة جديدة للمشترك في ضوء نظرية المزج المفهومي .مجلة أتساق،
   4(-2). دار نشر جامعة قطر.
  - غنيم، أميرة .(2019) المزج التصوري: النظرية وتطبيقاتها. دار مسكيلياني للنشر والتوزيع.
- القحطاني، محمد بن دايل .(2023) .التحليل الاستعاري للفظ الشهادتين في ضوء نظرية المزج التصوري.
- لاكوف، جورج، وجونسون، مارك .(2009) .الاستعارات التي نحيا بها (ترجمة عبد المجيد جحفة، الطبعة الثانية). الدار البيضاء، المغرب: دار توبقال للنشر. (العمل الأصلي نُشر عام 1980).

#### المراجع باللغة الأجنبية

- Crossley, S. (2005). Metaphorical conceptions in hip-hop music. African
   American Review,39 (3). Retrieved from https://www.jstor.org/stable/40033689
- El-Farhaoui, M'barek. (2012). Language contact and language change: A sociolinguistic study of a Moroccan youth vernacular: The case of hip hop singers. Mohammed V University, Faculty of Letters and Human Sciences

   Rabat.
- Fauconnier, G., & Turner, M. (2002). The way we think: Conceptual blending and the mind's hidden complexities. Basic Books.

- Fauconnier, G., & Turner, M. (2003). Conceptual blending: Form and meaning. In Conceptual Structure, Discourse, and Language. Stanford University Press.
- Findlen-Golden, G. (2017). Subversion and the state: Politics of Moroccan hip-hop and rap music. SIT Graduate Institute/SIT Study Abroad, Independent Study Project (ISP) Collection.
- Kautny, O. (2015). Lyrics and flow in rap music. In J. A. Williams (Ed.), The Cambridge Companion to Hip-Hop. Cambridge University Press.
- Kövecses, Z. (2002). Metaphor: A practical introduction. Oxford University Press.
- Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. University of Chicago Press.

#### ملحق:

• الرابط الإلكتروني للأغنية:

https://www.youtube.com/watch?v=jpb8aW6skQM